
Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

16 
 

 

Hipnosis existencial 
Daniel Sebastián 

 
1. Introducción 
 

En el ámbito de la psicoterapia 
contemporánea existe un creciente interés 
por integrar modelos distintos con el fin 
de ofrecer intervenciones más completas y 
flexibles. Dos enfoques particularmente 
interesantes, aunque aparentemente 
divergentes, son la hipnosis clínica y la 
terapia existencial.  

 
• Por un lado, la hipnosis ha sido 
tradicionalmente vista como una técnica 
para la regulación de síntomas, la gestión 
del dolor o la modificación de conductas. 
 
• Por otro lado, la terapia existencial 
inspirada en filósofos como Kierkegaard, 
Heidegger, Sartre y en psicoterapeutas 
como Viktor Frankl, Rollo May o Irvin 
Yalom pone su acento en la búsqueda de 
sentido, la libertad, la responsabilidad y la 
confrontación con la finitud de la 
existencia. 
 
A primera vista, puede parecer que la 
hipnosis con su énfasis en la sugestión y la 
terapia existencial con su enfoque en la 
autonomía y la autenticidad son difíciles 
de conciliar. No obstante, ciertas 
propuestas teóricas y trabajos clínicos 
apuntan a que una integración entre ambas 
puede enriquecer la práctica terapéutica de 
manera significativa. Este artículo aborda 
esa integración desde una perspectiva 
filosófica y clínica. 
 
2. Fundamentos teóricos 
 
2.1. La hipnosis clínica 
La hipnosis se define comúnmente como 
un estado de atención focalizada, de 

concentración interna y receptividad 
aumentada a las sugestiones, combinado 
con una reducción de la atención a 
estímulos externos. En psicología clínica, 
no se trata de una pérdida total de control, 
sino más bien de un modo de consciencia 
alterado en el que el sujeto coopera con el 
terapeuta (King & Citrenbaum, 1994). 
 
Mark E. King y Charles M. Citrenbaum, 
en su obra «Existential Hypnotherapy», 
proponen precisamente un marco 
existencial para entender la hipnosis 
clínica, argumentando que la hipnosis 
debe entenderse como diálogo entre 
terapeuta y paciente, no como un estado 
pasivo ni una manipulación unidireccional.  
Desde el punto de vista neurocognitivo, 
algunos autores sostienen que la hipnosis 
puede modular procesos como la atención, 
la memoria y la percepción del dolor a 
través de la activación de redes cerebrales 
específicas (por ejemplo, reducción de la 
actividad en regiones asociadas al 
autocontrol consciente y aumento de la 
sugestibilidad). 
 
Además, como señala la literatura 
hipnológica, la hipnosis clínica incluye 
técnicas como la del «fortalecimiento del 
yo» (ego-strengthening), desarrolladas por 
figuras como John Heywood Hartland, 
que buscan potenciar los recursos internos 
del paciente para afrontar la ansiedad o el 
sufrimiento psicológico.  
 
2.2. La terapia existencial 
La terapia existencial surge de una 
tradición filosófica fenomenológico-
existencial. Se aborda la existencia 
humana no solo como un conjunto de 
síntomas a tratar, sino como un proyecto 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

17 
 

vital cargado de dilemas fundamentales: la 
muerte, la libertad, el aislamiento, el 
sentido (Yalom, 1980/2011).  
 
Irvin D. Yalom, uno de los principales 
representantes contemporáneos de este 
enfoque, identifica cuatro preocupaciones 
últimas que configuran el núcleo de la 
experiencia existencial: 
 
1. Muerte: la consciencia de la finitud de 
la vida. 
2. Libertad: la responsabilidad de escoger 
y dar forma a nuestra existencia. 
3. Aislamiento existencial: la sensación de 
separación radical de los demás. 
4. Carencia de sentido: la necesidad de 
encontrar un propósito vital.  
 
En la terapia existencial, el proceso 
terapéutico no consiste únicamente en 
reducir síntomas, sino en facilitar que el 
individuo confronte esos dilemas, 
reflexione sobre ellos y reestructure su 
forma de estar en el mundo. 
 
 
3. Tensiones entre hipnosis y terapia 
existencial 
 
Integrar la hipnosis con la terapia 
existencial no es trivial. Existen algunas 
tensiones conceptuales y prácticas que 
conviene reconocer para diseñar una 
integración respetuosa y ética. 
 
3.1. Autonomía y sugestión 
La terapia existencial valora 
profundamente la autonomía del 
individuo: se espera que el paciente tome 
consciencia de su libertad, asuma la 
responsabilidad de sus decisiones y 
construya su propio sentido. Este énfasis 
puede parecer incompatible con la idea de 
sugestión hipnótica, donde el terapeuta 
interviene proponiendo imágenes, 
metáforas o cambios guiados. 

Sin embargo, desde la perspectiva de King 
y Citrenbaum (1994), la hipnosis no 
obliga ni suprime la voluntad: funciona 
como un diálogo colaborativo.  
 
Además, las sugerencias hipnóticas 
pueden no ser directivas ni manipuladoras; 
pueden diseñarse para alinear con los 
valores, preocupaciones y proyectos 
existenciales del paciente. En otras 
palabras, el terapeuta existencial-hipnótico 
puede facilitar exploraciones de sentido, 
no imponer significados. 
 
3.2. Autenticidad y técnicas 
Uno de los pilares de la terapia existencial 
es la autenticidad: el encuentro terapéutico 
se entiende como un espacio genuino, sin 
máscaras metodológicas excesivas. 
Algunos críticos podrían argumentar que 
la hipnosis, con su estructura técnica, 
interferiría con ese flujo auténtico. 
 
No obstante, la práctica existencial-
hipnótica puede mantener su autenticidad 
si las técnicas hipnóticas se usan como 
herramientas de facilitación, no como 
sustitutos de la reflexión. El terapeuta no 
se convierte en un «operador de trance», 
sino en un compañero en la exploración de 
la existencia. 
 
3.3. Alteración de consciencia vs. 
exploración reflexiva 
La hipnosis implica un estado de 
consciencia alterado, mientras que la 
terapia existencial suele trabajar desde la 
reflexión consciente. ¿Puede un estado 
hipnótico «disminuir» la vivencia 
existencial o, por el contrario, 
enriquecerla? 
 
Aquí radica una tensión interesante: 
aunque el trance hipnótico tiene 
componentes de disociación atencional, 
también puede permitir un acceso más 
profundo a las emociones, símbolos y 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

18 
 

significados existenciales. Es decir: el 
estado hipnótico no es una evasión, sino 
una vía para una exploración más rica y 
menos filtrada. 
 
4. Convergencias entre hipnosis y 
terapia existencial 
 
A pesar de las tensiones, existen 
posibilidades reales de integración que 
pueden ser muy potentes en la clínica. 
 
4.1. Acceso a recursos internos 
La terapia existencial parte de la idea de 
que las personas tienen recursos internos 
(creatividad, resiliencia, capacidad de 
reflexión) para afrontar sus dilemas 
existenciales. La hipnosis, especialmente 
mediante técnicas de fortalecimiento del 
ego, puede activar esos recursos, lo que 
permite al paciente movilizar su capacidad 
para hacer frente a la ansiedad existencial 
(como el temor a la muerte o a la soledad). 
 
4.2. Transformación de antiguos 
significados 
Muchas de las dificultades existenciales 
surgen de interpretaciones rígidas de la 
vida («mi vida no tiene sentido», «no 
tengo control», «si me quedo solo, no 
puedo»). Bajo hipnosis, es posible trabajar 
con metáforas, imágenes y sugestiones 
que permitan al paciente experimentar 
otros significados, reformular narrativas y 
reconstruir su relación con su existencia. 
 
King y Citrenbaum (1994) sugieren 
utilizar metáforas existenciales: por 
ejemplo, imaginar un «viaje sin equipaje» 
para simbolizar la liberación de creencias 
limitantes.  
 
4.3. Regulación emocional y ansiedad 
existencial 
La confrontación existencial (la muerte, la 
libertad, el aislamiento) suele generar una 
ansiedad profunda. La hipnosis puede ser 

una herramienta para regular esa ansiedad: 
a través del trance, la respiración guiada, 
las sugestiones de calma y el 
reforzamiento del yo, es posible disminuir 
la activación emocional y luego trabajar 
desde un estado más centrado en la 
reflexión existencial. 
 
4.4. Atención focalizada y presencia 
terapéutica 
La terapia existencial valora mucho el 
«estar presente» con el paciente, en un 
diálogo auténtico. La hipnosis, por su 
parte, requiere que el terapeuta esté muy 
atento, adaptándose a las señales del 
paciente, usando metáforas y sugestiones 
con sensibilidad. Esa atención compartida 
fortalece el vínculo terapéutico y permite 
un encuentro profundo. 
 
5. Aplicaciones clínicas de un enfoque 
integrado 
 
Proponer un modelo terapéutico que 
combine hipnosis y terapia existencial no 
es solo una cuestión teórica, sino que 
puede tener aplicaciones muy concretas. 
 
5.1. Duelo, pérdida y finitud 
En procesos de duelo, el paciente se 
enfrenta a la finitud: la muerte de un ser 
querido dispara reflexiones existenciales 
profundas. La hipnosis puede facilitar la 
evocación de recuerdos, permitir una 
despedida simbólica o acompañar la 
aceptación. Al mismo tiempo, la terapia 
existencial ofrece un marco para explorar 
el significado de la pérdida, la 
responsabilidad personal y las nuevas 
formas de continuidad vital. 
 
5.2. Crisis existenciales 
Personas que atraviesan crisis vitales (por 
ejemplo, crisis de identidad, de sentido, de 
propósito) pueden beneficiarse de sesiones 
hipnóticas diseñadas para evocar 
imágenes simbólicas, valores, deseos 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

19 
 

profundos, combinadas con una reflexión 
existencial guiada por preguntas como: 
«¿Qué es realmente importante para mí?», 
«¿Qué quiero construir con mi vida?». 
 
5.3. Ansiedad y miedo a la muerte 
Muchos pacientes con ansiedad tienen un 
trasfondo existencial: miedo a la muerte, a 
la soledad, a la responsabilidad. La 
hipnosis puede reducir la activación 
fisiológica y emocional, y generar un 
estado más sereno para trabajar después 
con temas existenciales profundos, en un 
contexto terapéutico seguro. 
 
5.4. Reestructuración de significado de 
síntomas 
Los síntomas psicológicos (depresión, 
adicciones, fobias…) pueden tener un 
significado existencial profundo. El 
enfoque integrado permite que, bajo 
trance, el paciente explore qué significado 
tiene para él su síntoma (por ejemplo, 
«este miedo me protege de tener que 
decidir»), y luego reflexione sobre 
alternativas desde la filosofía existencial. 
 
6. Evidencia e investigación 
 
Para que un modelo terapéutico integrado 
sea sólido, es importante contar con 
respaldo teórico y empírico. 
 
6.1. Obras fundamentales 
• King, M. E., & Citrenbaum, C. M. 
(1994). Existential Hypnotherapy. 
Guilford Press. En este libro, los autores 
presentan un marco para combinar la 
filosofía existencial con la técnica 
hipnótica, discuten la gestión de la 
ansiedad, el uso de metáforas y el 
significado personal de los síntomas.  
 
• Yalom, I. D. (1980). Psicoterapia 
existencial, Herder, 2ª ed., 2011. En esta 
obra, Yalom desarrolla sus cuatro 
preocupaciones últimas (muerte, libertad, 

aislamiento, carencia de sentido) y ofrece 
estrategias para abordarlas 
terapéuticamente. 
 
6.2. Investigaciones neurocientíficas y 
psicológicas 
• Fox, K. C. R., Kang, Y., Lifshitz, M., & 
Christoff, K. (2016) han explorado en su 
trabajo la flexibilidad cognitivo-emocional 
inducida por la meditación y la hipnosis. 
En su tesis, argumentan que ambas 
prácticas promueven una 
«desautomatización» del pensamiento, lo 
que se alinea con la búsqueda existencial 
de significado y libertad. 
 
• En el área de la salud mental práctica, 
también se han documentado aplicaciones 
complementarias de la hipnosis en 
trastornos emocionales y en la regulación 
del estrés, lo que podría facilitar el trabajo 
existencial al reducir el malestar 
fisiológico y emocional previo. 
 
 
7. Modelo clínico propuesto 
 
A partir de esta integración teórica, se 
puede esbozar un modelo clínico 
integrador (hipnosis-existencial) con fases 
específicas: 
 

1. Evaluación inicial existencial 

• Identificación de las preocupaciones 
existenciales: muerte, libertad, aislamiento, 
sentido. 

• Diálogo filosófico con el paciente: 
qué significan estas dimensiones para él, 
cómo las experimenta. 

 
2. Inducción hipnótica para 

estabilización emocional 

• Uso de técnicas de relajación, 
respiración, trance seguro.  



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

20 
 

• Sugestiones de calma y refuerzo del 
yo («tienes dentro de ti la capacidad para 
sostener estas reflexiones»). 

 
3. Exploración simbólica bajo trance 

• Uso de metáforas existenciales: viaje, 
casas, caminos, bosques, encuentros. 

• Preguntas sugeridas: «imagina tu 
vida como un viaje, ¿cómo sería?», «¿qué 
cargas llevas?», «¿qué te liberaría?». 

 
4. Reflexión existencial consciente 

postrance 

• Conversación sobre las imágenes 
emergidas durante la hipnosis. 

• Exploración de su significado: ¿qué 
te dice esto sobre tus valores, temores, 
libertad? 

 
5. Reestructuración y compromiso 

vital 

• Construcción de proyectos con base 
en lo que se ha descubierto. 

• Sugestiones poshipnóticas: reforzar 
compromiso con decisiones, nuevas metas, 
actitudes. 

 
6. Seguimiento y consolidación 

• Repetición de sesiones de hipnosis 
para fortalecer recursos.  

• Apoyo existencial continuo: 
reflexión sobre avances, obstáculos, 
nuevos dilemas. 
 
 
8. Consideraciones éticas y prácticas 
 
La integración de hipnosis y terapia 
existencial exige un abordaje cuidadoso: 
 
• Competencia profesional: El terapeuta 
debe estar formado en hipnosis clínica y 
tener una comprensión profunda de la 

filosofía existencial. No basta con aplicar 
técnicas sin una fundamentación ética y 
teórica sólida. 
 
• Consentimiento informado: Es esencial 
explicar al paciente qué es la hipnosis, 
cuáles son sus riesgos, qué tipo de 
experiencia puede tener y cómo se va a 
utilizar en el contexto existencial. 
 
• Respeto a la autonomía: Las sugestiones 
deben estar alineadas con los valores y 
proyectos del paciente, evitando imponer 
significados. 
 
• Seguimiento y evaluación: Evaluar no 
solo la reducción de síntomas, sino 
también el crecimiento existencial, los 
cambios en la sensación de sentido, 
responsabilidad y valores vitales. 
 
 
 
9. Limitaciones y retos 
 
Aunque prometedor, este enfoque tiene 
limitaciones: 
 
• Poca investigación empírica específica 
que evalúe la eficacia de un modelo 
integrativo hipnosis-existencial 
comparado con otros enfoques. 
 
• Riesgo de abuso de poder: la hipnosis 
implica influencia, por lo que debe 
acompañarse de una ética muy estricta. 
 
• Dificultad para medir el crecimiento 
existencial con indicadores estandarizados, 
ya que muchos cambios son cualitativos y 
profundos. 
 
• No todos los pacientes pueden ser 
susceptibles a la hipnosis o sentirse 
cómodos con estados de trance, lo que 
limita su aplicabilidad universal. 
 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

21 
 

10. Conclusión 
 
La combinación de hipnosis clínica y 
terapia existencial ofrece un enfoque 
terapéutico profundo, que puede movilizar 
tanto los recursos emocionales e 
imaginativos del paciente como su 
reflexión sobre los dilemas fundamentales 
de la vida. Aunque existen tensiones 
conceptuales (autonomía frente a 
sugestión, autenticidad frente a técnica), el 
trabajo de autores como King y 
Citrenbaum demuestra que dicha 
integración es posible y fructífera. 
 
Este modelo integrador podría aplicarse en 
contextos como el duelo, crisis 
existenciales, ansiedad vital o la 
resignificación de síntomas psicológicos, 
siempre con un fuerte compromiso ético y 
profesional. Para impulsar su desarrollo, 
se necesita más investigación empírica y 
la formación de terapeutas capaces de 
moverse en ambos mundos: el de la 
técnica hipnótica y el de la filosofía 
existencial. 
 
Referencias 
 
Fox, K. C. R., Kang, Y., Lifshitz, M., & 
Christoff, K. (2016). Increasing cognitive-

emotional flexibility with meditation and 
hypnosis: The cognitive neuroscience of 
de-automatization.  
 
King, M. E., & Citrenbaum, C. M. (1994). 
Existential Hypnotherapy. Guilford Press. 
 
Yalom, I. D. (1980). Existential 
Psychotherapy. Basic Books. (Edición en 
español: Psicoterapia existencial, Herder, 
2ª ed., 2011). 
 
Pérez Hidalgo, I. (2022). Hipnosis y 
Terapia Cognitivo-Conductual. 
Hipnológica, 14, 35-46. Recuperado de 
https://www.hipnologica.org/wp-
content/uploads/2023/01/Hipnosis-y-
Terapia-Cognitivo-Conductual.pdf 
 
Nardone, G. (s.f.). Hipnosis y terapias 
hipnóticas: una guía que desvela el 
verdadero poder de la hipnosis. 
 
 

Daniel Sebastián 
Psicólogo, Terapeuta Existencial. 
Diplomado en Hipnosis Clínica. 
 

∞ 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

22 
 

 
 

Existential hypnosis 
Daniel Sebastián 

 
 
1. Introduction 
 

In the field of contemporary 
psychotherapy, there is a growing interest 
in integrating different models in order to 
offer more comprehensive and flexible 
interventions. Two particularly interesting, 
yet seemingly divergent, approaches are 
clinical hypnosis and existential therapy.  

 
• On the one hand, hypnosis has 
traditionally been seen as a technique for 
symptom regulation, pain management, or 
behaviour modification. 
 
• On the other hand, existential therapy 
inspired by philosophers such as 
Kierkegaard, Heidegger, Sartre and 
psychotherapists such as Viktor Frankl, 
Rollo May and Irvin Yalom emphasises 
the search for meaning, freedom, 
responsibility and confrontation with the 
finitude of existence. 
 
At first glance, it may seem that hypnosis, 
with its emphasis on suggestion, and 
existential therapy, with its focus on 
autonomy and authenticity, are difficult to 
reconcile. However, certain theoretical 
proposals and clinical work suggest that 
an integration of the two can significantly 
enrich therapeutic practice. This article 
addresses this integration from a 
philosophical and clinical perspective. 
 
2. Theoretical foundations 
 
2.1. Clinical hypnosis 
Hypnosis is commonly defined as a state 
of focused attention, internal 

concentration and increased receptivity to 
suggestions, combined with a reduction in 
attention to external stimuli. In clinical 
psychology, it is not a total loss of control, 
but rather an altered state of consciousness 
in which the subject cooperates with the 
therapist (King & Citrenbaum, 1994). 
 
Mark E. King and Charles M. Citrenbaum, 
in their work “Existential Hypnotherapy”, 
propose precisely an existential 
framework for understanding clinical 
hypnosis, arguing that hypnosis should be 
understood as a dialogue between 
therapist and patient, not as a passive state 
or one-way manipulation.  
 
From a neurocognitive point of view, 
some authors argue that hypnosis can 
modulate processes such as attention, 
memory and pain perception through the 
activation of specific brain networks (e.g., 
reduced activity in regions associated with 
conscious self-control and increased 
suggestibility). 
 
Furthermore, as noted in the hypnological 
literature, clinical hypnosis includes 
techniques such as “ego-strengthening”, 
developed by figures such as John 
Heywood Hartland, which seek to 
enhance the patient's internal resources to 
cope with anxiety or psychological 
distress.  
 
2.2. Existential therapy 
Existential therapy arises from a 
phenomenological-existential 
philosophical tradition. It approaches 
human existence not only as a set of 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

23 
 

symptoms to be treated, but as a life 
project fraught with fundamental 
dilemmas: death, freedom, isolation, 
meaning (Yalom, 1980/2011).  
 
Irvin D. Yalom, one of the leading 
contemporary representatives of this 
approach, identifies four ultimate concerns 
that form the core of the existential 
experience: 
 
1. Death: the awareness of the finitude of 
life. 
2. Freedom: the responsibility to choose 
and shape our existence. 
3. Existential isolation: the feeling of 
radical separation from others. 
4. Lack of meaning: the need to find a 
purpose in life.  
 
In existential therapy, the therapeutic 
process does not consist solely of reducing 
symptoms, but rather of enabling the 
individual to confront these dilemmas, 
reflect on them and restructure their way 
of being in the world. 
 
3. Tensions between hypnosis and 
existential therapy 
 
Integrating hypnosis with existential 
therapy is not trivial. There are some 
conceptual and practical tensions that 
should be recognised in order to design a 
respectful and ethical integration. 
 
3.1. Autonomy and suggestion 
Existential therapy deeply values the 
autonomy of the individual: the patient is 
expected to become aware of their 
freedom, take responsibility for their 
decisions, and construct their own 
meaning. This emphasis may seem 
incompatible with the idea of hypnotic 
suggestion, where the therapist intervenes 
by proposing images, metaphors, or 
guided changes. 

However, from the perspective of King 
and Citrenbaum (1994), hypnosis does not 
compel or suppress the will: it functions as 
a collaborative dialogue.  
 
Furthermore, hypnotic suggestions need 
not be directive or manipulative; they can 
be designed to align with the patient's 
values, concerns, and existential projects. 
In other words, the existential-hypnotic 
therapist can facilitate explorations of 
meaning, not impose meanings. 
 
3.2. Authenticity and techniques 
One of the pillars of existential therapy is 
authenticity: the therapeutic encounter is 
understood as a genuine space, without 
excessive methodological masks. Some 
critics might argue that hypnosis, with its 
technical structure, would interfere with 
that authentic flow. 
 
However, existential-hypnotic practice 
can maintain its authenticity if hypnotic 
techniques are used as facilitation tools, 
not as substitutes for reflection. The 
therapist does not become a “trance 
operator”, but a companion in the 
exploration of existence. 
 
3.3. Altered consciousness vs. reflective 
exploration 
Hypnosis involves an altered state of 
consciousness, while existential therapy 
usually works from conscious reflection. 
Can a hypnotic state “diminish” the 
existential experience or, on the contrary, 
enrich it? 
 
Herein lies an interesting tension: 
although the hypnotic trance has 
components of attentional dissociation, it 
can also allow deeper access to emotions, 
symbols, and existential meanings. In 
other words, the hypnotic state is not an 
escape, but a pathway to richer and less 
filtered exploration. 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

24 
 

4. Convergences between hypnosis and 
existential therapy 
 
Despite the tensions, there are real 
possibilities for integration that can be 
very powerful in clinical practice. 
 
4.1. Access to internal resources 
Existential therapy is based on the idea 
that people have internal resources 
(creativity, resilience, capacity for 
reflection) to deal with their existential 
dilemmas. Hypnosis, especially through 
ego-strengthening techniques, can activate 
these resources, allowing the patient to 
mobilise their capacity to cope with 
existential anxiety (such as fear of death 
or loneliness). 
 
 
4.2. Transformation of old meanings 
Many existential difficulties arise from 
rigid interpretations of life (“my life has 
no meaning”, “I have no control”, “if I am 
alone, I cannot”). Under hypnosis, it is 
possible to work with metaphors, images, 
and suggestions that allow the patient to 
experience other meanings, reformulate 
narratives, and reconstruct their 
relationship with their existence. 
 
King and Citrenbaum (1994) suggest 
using existential metaphors: for example, 
imagining a “journey without luggage” to 
symbolise liberation from limiting beliefs. 
 
 
4.3. Emotional regulation and existential 
anxiety 
Existential confrontation (death, freedom, 
isolation) often generates deep anxiety. 
Hypnosis can be a tool for regulating that 
anxiety: through trance, guided breathing, 
suggestions of calm, and ego 
reinforcement, it is possible to decrease 
emotional arousal and then work from a 
more centred state of existential reflection. 

4.4. Focused attention and therapeutic 
presence 
Existential therapy highly values “being 
present” with the patient in authentic 
dialogue. Hypnosis, for its part, requires 
the therapist to be very attentive, adapting 
to the patient's signals and using 
metaphors and suggestions with 
sensitivity. This shared attention 
strengthens the therapeutic bond and 
allows for a profound encounter. 
 
5. Clinical applications of an integrated 
approach 
 
Proposing a therapeutic model that 
combines hypnosis and existential therapy 
is not just a theoretical question, but can 
have very concrete applications. 
 
5.1. Grief, loss and finitude 
In the grieving process, the patient is 
confronted with finitude: the death of a 
loved one triggers profound existential 
reflections. Hypnosis can facilitate the 
evocation of memories, allow for a 
symbolic farewell, or accompany 
acceptance. At the same time, existential 
therapy offers a framework for exploring 
the meaning of loss, personal 
responsibility, and new forms of vital 
continuity. 
 
5.2. Existential crises 
People going through life crises (e.g., 
identity, meaning, purpose crises) can 
benefit from hypnotic sessions designed to 
evoke symbolic images, values, and deep 
desires, combined with existential 
reflection guided by questions such as: 
“What is really important to me?” and 
“What do I want to build with my life?” 
 
5.3. Anxiety and fear of death 
Many patients with anxiety have an 
existential background: fear of death, 
loneliness, responsibility. Hypnosis can 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

25 
 

reduce physiological and emotional 
arousal and create a more serene state in 
which to work on profound existential 
issues in a safe therapeutic context. 
 
5.4. Restructuring the meaning of 
symptoms 
Psychological symptoms (depression, 
addictions, phobias, etc.) can have a 
profound existential meaning. The 
integrated approach allows the patient, 
under trance, to explore what their 
symptom means to them (e.g. “this fear 
protects me from having to decide”) and 
then reflect on alternatives from an 
existential philosophy. 
 
6. Evidence and research  
 
For an integrated therapeutic model to be 
robust, it is important to have theoretical 
and empirical support.  
 
6.1. Fundamental works 
• King, M. E., & Citrenbaum, C. M. 
(1994). Existential Hypnotherapy. 
Guilford Press. In this book, the authors 
present a framework for combining 
existential philosophy with hypnotic 
technique, discussing anxiety management, 
the use of metaphors, and the personal 
meaning of symptoms. 
 
• Yalom, I. D. (1980). Existential 
Psychotherapy, Herder, 2nd ed., 2011. In 
this work, Yalom develops his four 
ultimate concerns (death, freedom, 
isolation, meaninglessness) and offers 
strategies for addressing them 
therapeutically. 
 
6.2. Neuroscientific and psychological 
research 
• Fox, K. C. R., Kang, Y., Lifshitz, M., & 
Christoff, K. (2016) have explored in their 
work the cognitive-emotional flexibility 
induced by meditation and hypnosis. In 

their thesis, they argue that both practices 
promote a “de-automation” of thought, 
which aligns with the existential search 
for meaning and freedom. 
 
• In the area of practical mental health, 
complementary applications of hypnosis 
in emotional disorders and stress 
regulation have also been documented, 
which could facilitate existential work by 
reducing prior physiological and 
emotional distress. 
 
 
7. Proposed clinical model 
 
Based on this theoretical integration, an 
integrative clinical model (hypnosis-
existential) with specific phases can be 
outlined: 
 

1. Initial existential assessment 

• Identification of existential 
concerns: death, freedom, isolation, 
meaning. 

• Philosophical dialogue with the 
patient: what these dimensions mean to 
them, how they experience them. 

 
2. Hypnotic induction for 

emotional stabilisation 

• Use of relaxation techniques, 
breathing, safe trance. 

• Suggestions for calm and 
reinforcement of the self (“you have 
within you the ability to sustain these 
reflections”). 

 
3. Symbolic exploration under 

trance 

• Use of existential metaphors: 
journey, houses, paths, forests, encounters. 

• Suggested questions: “Imagine 
your life as a journey. What would it be 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

26 
 

like?”, “What burdens do you carry?”, 
“What would set you free?” 

 
4. Conscious existential reflection 

post-trance 

• Conversation about the images 
that emerged during hypnosis. 

• Exploration of their meaning: 
what does this tell you about your values, 
fears, freedom? 

 
5. Restructuring and vital 

commitment 

• Building projects based on what 
has been discovered. 

• Post-hypnotic suggestions: 
reinforcing commitment to decisions, new 
goals, attitudes. 
 

6. Follow-up and consolidation 

• Repeat hypnosis sessions to 
strengthen resources. 

• Ongoing existential support: 
reflection on progress, obstacles, new 
dilemmas. 
 
8. Ethical and practical considerations 
 
The integration of hypnosis and existential 
therapy requires a careful approach: 
 
• Professional competence: The therapist 
must be trained in clinical hypnosis and 
have a deep understanding of existential 
philosophy. It is not enough to apply 
techniques without a solid ethical and 
theoretical foundation. 
 
• Informed consent: It is essential to 
explain to the patient what hypnosis is, 
what its risks are, what kind of experience 
they may have, and how it will be used in 
the existential context. 

• Respect for autonomy: Suggestions must 
be aligned with the patient's values and 
plans, avoiding the imposition of 
meanings. 
 
• Follow-up and evaluation: Evaluate not 
only symptom reduction, but also 
existential growth, changes in sense of 
meaning, responsibility and life values. 
 
9. Limitations and challenges 
 
Although promising, this approach has 
limitations: 
 
• Little specific empirical research 
evaluating the efficacy of an integrative 
hypnosis-existential model compared to 
other approaches. 
 
• Risk of abuse of power: hypnosis 
involves influence, so it must be 
accompanied by very strict ethics. 
 
• Difficulty in measuring existential 
growth with standardised indicators, as 
many changes are qualitative and 
profound. 
 
• Not all patients may be susceptible to 
hypnosis or feel comfortable with trance 
states, which limits its universal 
applicability. 
 
10. Conclusion 
 
The combination of clinical hypnosis and 
existential therapy offers a profound 
therapeutic approach that can mobilise 
both the patient's emotional and 
imaginative resources and their reflection 
on the fundamental dilemmas of life. 
Although there are conceptual tensions 
(autonomy versus suggestion, authenticity 
versus technique), the work of authors 
such as King and Citrenbaum 



Daniel Sebastián (2025). Hipnosis existencial. Hipnológica, 18: 16-27 

27 
 

demonstrates that such integration is 
possible and fruitful. 
 
This integrative model could be applied in 
contexts such as grief, existential crises, 
life anxiety or the re-signification of 
psychological symptoms, always with a 
strong ethical and professional 
commitment. To promote its development, 
more empirical research and the training 
of therapists capable of moving in both 
worlds –that of hypnotic technique and 
that of existential philosophy– are needed. 
 
 
References 
 
Fox, K. C. R., Kang, Y., Lifshitz, M., & 
Christoff, K. (2016). Increasing cognitive-
emotional flexibility with meditation and 
hypnosis: The cognitive neuroscience of 
de-automatization.  
 

King, M. E., & Citrenbaum, C. M. (1994). 
Existential Hypnotherapy. Guilford Press. 
 
Yalom, I. D. (1980). Existential 
Psychotherapy. Basic Books. (Edición en 
español: Psicoterapia existencial, Herder, 
2ª ed., 2011). 
 
Pérez Hidalgo, I. (2022). Hipnosis y 
Terapia Cognitivo-Conductual. 
Hipnológica, 14, 35-46. Recuperado de 
https://www.hipnologica.org/wp-
content/uploads/2023/01/Hipnosis-y-
Terapia-Cognitivo-Conductual.pdf 
 
Nardone, G. (s.f.). Hipnosis y terapias 
hipnóticas: una guía que desvela el 
verdadero poder de la hipnosis. 
 

Daniel Sebastián 
Psychologist, Existential Therapist. 
Diploma in Clinical Hypnosis. 
 

∞
 
 
 
 


