
Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

107 
 

Mucho más allá de la técnica: Hipnosis 
clínica como método de acceso a la 

conciencia 
Francisco Marques 

 
Introducción 
 

La hipnosis clínica ha sido, a lo 
largo de las últimas décadas, objeto de un 
interés creciente tanto por parte de 
profesionales de la salud como del público 
general. Para algunos, se trata de una 
herramienta complementaria aplicada en 
psicología o medicina; para otros, 
representa un método terapéutico 
autónomo capaz de acceder a dimensiones 
profundas de la experiencia humana. [1–8] 
 
En este artículo se propone una reflexión 
fundamentada sobre el alcance de la 
hipnosis clínica como práctica centrada en 
la conciencia, problematizando las 
lecturas que la confinan a un estatuto 
meramente instrumental. [5–10,11] 
 
Esta aproximación se dirige tanto a 
lectores que buscan comprender la 
diversidad de prácticas existentes 
(psicólogos, hipnoterapeutas y otros 
profesionales de la salud), como a clientes 
que desean clarificar el tipo de 
intervención que buscan. La distinción 
entre hipnosis como herramienta e 
hipnosis como método es, en este contexto, 
fundamental. [5–9] 
 
Hipnosis clínica: entre la tradición y la 
actualidad 
 
A pesar de su larga historia y de la amplia 
documentación empírica sobre su eficacia, 
la hipnosis clínica es con frecuencia 
presentada, en contextos académicos 
ligados a la psicología, como una técnica 

auxiliar sin autonomía conceptual. [5–
9,11–15] Esta visión se debe en gran parte 
a la hegemonía del modelo biomédico y 
cognitivo-conductual, en el cual la 
intervención terapéutica se centra 
predominantemente en pensamientos, 
creencias, emociones y conductas, 
entendidos a través del funcionamiento 
cerebral y de su relación con el entorno. 
[11–14,16,17] 
 
La evidencia disponible muestra que la 
hipnosis incrementa la eficacia de distintas 
terapias psicológicas, en particular en el 
manejo del dolor crónico y de otros 
síntomas persistentes. [1–4,12-14,16,17] 
Metaanálisis y ensayos clínicos han 
documentado reducciones clínicamente 
significativas en la intensidad del dolor y 
en el sufrimiento asociado cuando se 
integra la hipnosis en programas de 
tratamiento psicológico y médico. [1–
5,12-14,16,17] 
 
Sin embargo, limitar la identidad de la 
hipnosis a este papel instrumental 
empobrece su potencial. Desde la 
perspectiva aquí defendida, tal encuadre 
reduce el alcance de la hipnoterapia y 
oscurece su naturaleza más profunda: la 
posibilidad de trabajar directamente con 
los contenidos de la conciencia y con las 
causas subjetivas que sostienen el 
sufrimiento psicológico. [11,18-25] 
 
Los abordajes exclusivamente 
patologizantes se revelan insuficientes 
cuando se trabaja de forma genuinamente 
centrada en la persona. [11,18–23] La 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

108 
 

restauración de la salud psicológica y de la 
homeostasis interna no depende solo de la 
gestión de síntomas, sino también de la 
comprensión de las dinámicas internas que 
los originan. [11,18–20,22-25] Es 
precisamente en este nivel donde la 
hipnosis clínica puede demostrar su mayor 
contribución terapéutica. [1,2,5–
9,11,18,20] 
 
Autonomía epistémica de la hipnosis 
 
La hipnosis posee precedencia histórica 
sobre la psicología como ciencia formal, 
lo que contribuye a su estatuto autónomo. 
[8,9,15,21,22] Su evolución atraviesa 
diferentes tradiciones —médicas, 
filosóficas, espirituales y psicológicas— y 
dio lugar a metodologías propias, 
independientes de cualquier modelo único. 
[11,15,21,22,26,27] Esta transversalidad, 
desde nuestra perspectiva, la vuelve 
incompatible con tentativas de 
apropiación disciplinar estricta. 
 
Entendida como método, la hipnosis no se 
limita a suprimir síntomas, sino que busca 
comprender y transformar las causas 
profundas que los sostienen. [1,2,11,18-
20,23] En este sentido, la hipnosis se 
aproxima a enfoques que trabajan con el 
significado, la biografía y la dimensión 
existencial de la experiencia humana, tal 
como se observa en las terapias de 
enfoque humanista, existencial y centrado 
en el significado. [11,20,24,25,28,29] Este 
movimiento encuentra expresión ejemplar 
en el trabajo de Milton Erickson, cuyo 
enfoque dinámico y narrativo abrió el 
campo a modelos posteriores, incluida la 
hipnosis transpersonal, marcada por una 
perspectiva humanista, experiencial y 
profundamente respetuosa del ritmo de la 
conciencia. [21,22,26,27,30] La hipnosis 
transpersonal y otras formas de trabajo 
con estados modificados de conciencia 
reflejan esta orientación, integrando 

dimensiones simbólicas, espirituales y 
experienciales que no se reducen a 
modelos puramente conductuales o 
biomédicos. [21,22,26,27,30] 
 
Cuando se utiliza como método, la 
hipnosis permite acceder a creencias 
centrales, patrones emocionales y 
estructuras simbólicas que influyen 
directamente en el funcionamiento 
psicológico. Este nivel de intervención 
trasciende la dimensión técnica y se 
aproxima a un diálogo estructurado con la 
conciencia del paciente. [18-27,30] 
 
El papel del hipnoterapeuta: facilitador 
de la conciencia 
 
En esta perspectiva, el hipnoterapeuta es 
un facilitador capaz de crear las 
condiciones necesarias para que la 
conciencia del cliente revele sus 
contenidos disfuncionales de forma 
espontánea y autorregulada. [5,8,9,11] 
Para ello hace uso de técnicas hipnóticas, 
pero no se limita a ellas. Su función 
requiere: 
 

 apertura fenomenológica, 

 suspensión temporal de 
presupuestos teóricos rígidos, 

 capacidad de escucha profunda e 
intuitiva, 

 atención a las manifestaciones 
simbólicas y preverbales, 

 comprensión interdisciplinar de la 
condición humana. 
[11,21,22,26,27,30,31] 

 
La intervención hipnológica no parte de 
una “tabla rasa”, pero tampoco se 
encuentra condicionada por modelos 
cerrados. El terapeuta mantiene una 
actitud de disponibilidad integral, 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

109 
 

permitiendo que la experiencia del cliente 
se manifieste en su totalidad —racional, 
emocional, simbólica y corporal. [11,18-
23,26,27,30] 
 
La calidad de la relación terapéutica, del 
rapport y de la sintonía consciente entre 
terapeuta y cliente constituye uno de los 
principales factores de eficacia de la 
hipnosis clínica. [5,8,9,11,21] Además, 
una formación que incluya aportaciones 
de antropología, filosofía, sociología, 
estudios espirituales y de la propia historia 
de la hipnosis amplía la capacidad del 
terapeuta para comprender la diversidad 
de expresiones de la conciencia. 
[11,21,22,26,27,30,31] 
 
La complejidad del “setting” 
hipnológico 
 
El trabajo clínico con hipnosis implica 
fenómenos que no son totalmente 
captables por los modelos nosológicos 
convencionales. Aunque las categorías 
diagnósticas puedan ofrecer un marco útil, 
la práctica demuestra que gran parte de los 
contenidos que emergen en estado 
hipnótico no encajan de forma rígida en 
clasificaciones formales. [5,8,9,11-14,32] 
 
La conciencia, cuando se accede a ella en 
un estado modificado, se presenta a 
menudo de forma simbólica, metafórica o 
en imágenes, exigiendo del terapeuta una 
capacidad interpretativa sutil y 
culturalmente informada. 
[11,21,22,26,27,30,31,33] Relatos clínicos 
describen experiencias de insight intenso, 
reorganizaciones espontáneas de 
significado o manifestaciones subjetivas 
que, aunque difíciles de clasificar según 
criterios estrictamente biomédicos, 
presentan relevancia terapéutica 
evidenciada por la evolución del paciente. 
[1,2,5,11,18-20,23] Estos fenómenos, a 
veces denominados «no convencionales», 

forman parte integrante de muchas 
tradiciones hipnológicas y no deben 
interpretarse automáticamente como 
patología. [5,8,9,11,15,21,22,26,27,30] 
 
En el campo del duelo, por ejemplo, la 
hipnosis se ha utilizado tanto para trabajar 
con niños y adultos en situaciones de 
pérdida traumática, como para facilitar 
procesos de integración simbólica del 
vínculo con el fallecido. [11,31,34,35,36–
38] Estudios de caso y series clínicas 
ilustran cómo los estados hipnóticos 
permiten acceder a contenidos 
emocionales complejos, facilitando la 
expresión segura del dolor y la 
reconfiguración del vínculo interno con la 
persona perdida. [11,31,34-39] 
 
Uno de los elementos diferenciadores de 
la hipnosis como método es precisamente 
su capacidad para movilizar recursos 
internos profundos, favoreciendo 
reorganizaciones terapéuticas que se 
prolongan más allá del espacio clínico. 
[1,2,5,11,18-20,23] El proceso hipnótico 
no termina con la sesión; continúa 
operando en la vida subjetiva del cliente, 
otorgándole plasticidad emocional y 
cognitiva. [11,18-20,22,23] 
 
Paradigmas terapéuticos 
contemporáneos: un análisis crítico 
 
En los contextos académicos de la 
psicología y de la medicina se observa a 
menudo una preferencia por modelos 
terapéuticos que se ajustan al paradigma 
científico dominante. Las terapias 
cognitivo-conductuales (TCC) se han 
convertido, por este motivo, en el estándar 
recomendado en varias directrices 
profesionales. [12-14,16,17] Revisiones 
sistemáticas y metaanálisis indican que las 
terapias psicológicas para el dolor crónico, 
incluyendo TCC y abordajes relacionados, 
presentan beneficios clínicos, pero 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

110 
 

generalmente con tamaños de efecto 
pequeños a moderados. [12-14,16,17] 
 
En muchos contextos, la hipnosis se 
integra en la TCC como técnica auxiliar, 
siendo presentada como potenciadora de 
la eficacia cognitivo-conductual. [1–
4,5,7,11-14,16-20] Aunque esta 
combinación muestra resultados positivos, 
especialmente en la modulación del dolor 
y de la ansiedad, la intervención se 
mantiene centrada, en estos casos, en el 
control sintomatológico, sin abordar 
necesariamente las causas internas que 
originan el sufrimiento. [11,18-20,23-25] 
 
Además, cuando la hipnosis se incorpora 
dentro de otro modelo, su papel tiende a 
ser secundarizado; los resultados 
alcanzados se atribuyen a menudo al 
modelo dominante y no a la intervención 
hipnótica en sí. Esto refleja un fenómeno 
epistemológico más amplio: aquello que 
se ajusta al paradigma vigente es 
legitimado, mientras que lo que lo 
trasciende tiende a ser marginalizado. [40] 
 
Limitaciones del modelo de evidencia 
convencional 
 
Los métodos tradicionales de 
investigación empírica —ensayos 
controlados aleatorizados, protocolos 
altamente estandarizados, seguimientos 
breves— no captan la complejidad real de 
la hipnosis clínica. [5–9,11-14,16,17] El 
“setting” hipnológico implica variables 
relacionales, simbólicas y 
fenomenológicas que difícilmente se 
pueden replicar en contextos 
experimentales muy controlados. 
 
Gran parte de los estudios empíricos 
existentes es correlacional y se centra en 
variables de resultado relativamente 
simples, como intensidad de dolor o 
puntuaciones de ansiedad. [1–4,11-

14,16,17,32] Esto crea limitaciones 
significativas para la comprensión del 
proceso terapéutico. Para quienes 
practican hipnosis a un nivel profundo, la 
comprensión de las causas —subjetivas, 
biográficas y simbólicas— es central para 
la intervención. [11,18-25] No sorprende, 
por tanto, que los resultados obtenidos en 
contextos experimentales controlados no 
reflejen la riqueza de la práctica clínica. 
La ciencia, al trabajar con fenómenos 
complejos y de difícil replicación —como 
ocurre en la física de partículas o en los 
estudios contemporáneos de la 
conciencia— ha ido adaptando 
metodologías para abordar objetos de 
estudio no lineales. La hipnosis clínica se 
beneficiaría de un movimiento semejante. 
[5–9,11,21,22,26,27,30] 
 
En paralelo, la literatura sobre estados 
modificados de conciencia inducidos por 
prácticas mente-cuerpo sugiere que dichos 
estados pueden desempeñar un papel 
relevante en la salud mental, en particular 
cuando se integran en contextos 
terapéuticos estructurados. [3,11,30,41] 
 
La crítica aquí no se dirige al método 
científico, sino al uso restrictivo del 
mismo. El cientificismo —la creencia 
dogmática de que solo un método es 
válido— es, por tanto, un obstáculo para 
la comprensión plena de la hipnosis. Un 
paradigma que ignora variables subjetivas, 
simbólicas y relacionales corre el riesgo 
de reducir la complejidad de la 
experiencia humana a un conjunto de 
marcadores operativos. 
[11,21,22,26,27,31,41] 
 
La psicología en la encrucijada 
 
La psicología moderna enfrenta desafíos 
internos relacionados con la 
fragmentación de su corpus teórico y con 
la hegemonía de abordajes biomédicos y 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

111 
 

cognitivo-conductuales. [12-14,16,17,32] 
Aunque estas aproximaciones tengan 
relevancia y utilidad, su predominio 
conduce con frecuencia al olvido de 
tradiciones fundamentales como: 
 

 la psicología dinámica, 

 la psicología analítica, 

 las terapias narrativas y 
existenciales, 

 la psicología humanista y la 
psicología transpersonal. [11,20-
22,24-27,30] 

Estas tradiciones siguen vivas y se aplican 
en la hipnosis clínica, sobre todo entre 
terapeutas eclécticos que eligen abordajes 
ajustados a las necesidades específicas de 
cada cliente. [5,8,9,11,21,22,26,30] 
 
El esfuerzo de la psicología 
contemporánea por afirmar su 
“cientificidad” la aproxima cada vez más a 
la medicina; sin embargo, este 
movimiento, al buscar legitimación 
externa, corre el riesgo de desvalorizar la 
complejidad interna de la disciplina. La 
lucha por el reconocimiento dentro de los 
sistemas de salud es semejante a la lucha 
de la propia hipnosis para ver reconocido 
su potencial terapéutico. [5–9,11,15,32] 
 
Paradójicamente, muchas de las técnicas 
hoy incorporadas en terapias de tercera 
generación —como la atención plena, la 
visualización guiada, la imaginería 
simbólica y distintas formas de aceptación 
experiencial— tienen raíces profundas en 
la historia de la hipnosis y en tradiciones 
filosóficas y espirituales milenarias. 
[11,15,20-22,24-30] 
 
Existe, por tanto, un desfase entre la 
genealogía real de las técnicas y la 
narrativa académica dominante. 
Reconocer esa genealogía sería no solo un 

acto de rigor histórico, sino también una 
forma de integrar la hipnosis en sus 
contextos epistemológicos propios. 
[11,15,21,22,26,27,30] 
 
El terapeuta de la conciencia: 
competencias y fundamentos 
 
La expresión “terapeuta de la conciencia”, 
frecuentemente atribuida al hipnoterapeuta 
que trabaja con la hipnosis como método, 
exige clarificación conceptual. Lejos de 
constituir una mera metáfora, se trata de 
un encuadre epistemológico que describe 
al profesional capaz de operar en los 
diferentes modos de expresión de la 
conciencia humana —cognitivos, 
emocionales, simbólicos, somáticos, 
relacionales y espirituales— sin reducir 
esa complejidad a explicaciones 
exclusivamente fisiológicas o 
conductuales. [11,20-
22,24,25,26,27,30,31,41] 
 
La formación necesaria para ejercer esta 
práctica supera el dominio estricto de la 
psicología o de la medicina. Aunque el 
conocimiento en estas áreas sea 
fundamental, no es suficiente. El trabajo 
clínico con estados modificados de 
conciencia requiere: 
 

 formación interdisciplinar 
(antropología, filosofía, 
sociología, estudios culturales 
y espirituales). 
[11,21,22,26,27,30,31,41] 

 competencia fenomenológica 
en la escucha e interpretación 
de las vivencias. 
[11,21,22,26,27,30,41] 

 capacidad para reconocer 
contenidos simbólicos, 
imagéticos y arquetípicos, tal 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

112 
 

como describe la psicología 
analítica. [11,21,30,41] 

 apertura a lo inesperado y 
flexibilidad para dialogar con 
manifestaciones no lineales de 
la experiencia. 
[11,21,22,26,27,30] 

 sensibilidad ética y 
discernimiento clínico, 

 uso con criterio de las propias 
percepciones e intuiciones, 
anclado en una sólida 
formación práctica. 
[5,8,9,11,21,22] 

La conciencia se manifiesta, en estado 
hipnótico, de formas que desafían con 
frecuencia los modelos convencionales. 
Esto no significa que tales fenómenos 
sean necesariamente “paranormales” o 
mejor dicho «supranormales», significa 
que su encuadre exige categorías 
interpretativas más amplias que las 
presentes habitualmente en el modelo 
biomédico. [11,21,22,26,27,30,31,41] El 
terapeuta de la conciencia no intenta 
imponer narrativas externas, sino que crea 
condiciones para que el propio sujeto 
acceda a los contenidos que sostienen su 
sufrimiento. Preguntas dirigidas a la 
conciencia —tal como se expresa en el 
estado modificado— pueden revelar 
causas que no emergerían a través de 
abordajes exclusivamente racionales o 
discursivos. [1,2,18-27,30] 
 
Contribución de las humanidades y de 
las tradiciones filosóficas  
 
Gran parte de las psicoterapias 
contemporáneas tiene raíces filosóficas 
profundas. Tradiciones como el 
estoicismo, el budismo, el existencialismo 
o el neoplatonismo ofrecieron, a lo largo 
de los siglos, modelos sofisticados de 

comprensión de la mente, de la ética y de 
la experiencia subjetiva. [15,20,24-29,41] 
 
Muchas de estas ideas se encuentran 
presentes, aunque de forma implícita, en 
modelos terapéuticos modernos: 
 

 la TCC retoma principios estoicos 
y cognitivos sobre la interpretación 
de los acontecimientos. [14,16,17] 

 la terapia de aceptación y 
compromiso y las intervenciones 
basadas en mindfulness integran 
elementos de aceptación y 
observación no enjuiciadora de la 
experiencia. [16,17,24,25] 

 la terapia existencial, la Gestalt y 
las intervenciones centradas en el 
significado se inspiran 
directamente en reflexiones 
filosóficas sobre fenomenología, 
sentido, libertad y responsabilidad. 
[20,24,25,28,29] 

La hipnosis, cuando se comprende como 
método, se aproxima a esta perspectiva en 
la medida en que permite trabajar 
directamente con el sentido, la identidad y 
los conflictos profundos del self. 
[1,2,11,18-21,23-27] 
 
Desde este ángulo, no sustituye a la 
psicoterapia ni se coloca por encima de 
ella; antes bien, constituye una vía 
específica de trabajo clínico que puede 
integrar distintas tradiciones 
psicoterapéuticas sin reducirse a ninguna. 
[5,8,9,11,20] Se debe, además, a 
Bernheim, hipnoterapeuta clínico de la 
escuela de Nancy, la creación del término 
«psicoterapia» para designar el trabajo 
clínico con hipnosis, mucho antes de que 
la psicología se afirmara como ciencia. 
[15] 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

113 
 

Hipnosis, espiritualidad y conocimiento 
ancestral 
 
A lo largo de la historia, los estados 
modificados de conciencia estuvieron 
presentes en prácticas religiosas, 
espirituales y culturales de numerosas 
civilizaciones. La meditación, el trance, la 
oración repetitiva, el canto rítmico y las 
prácticas de imaginería simbólica son, 
esencialmente, formas de modulación de 
la conciencia. [3,11,15,21,22,26,27,30,41] 
 
Muchas de estas técnicas fueron 
posteriormente incorporadas en abordajes 
modernos y representadas como 
innovaciones terapéuticas. El 
«mindfulness científico», por ejemplo, es 
una práctica budista milenaria 
reclasificada como estrategia cognitivo-
conductual. La «acupuntura 
neurofuncional o médica» es otro caso: a 
menudo se describe como un avance 
conceptual, a pesar de basarse en los 
mismos principios de la acupuntura 
tradicional revestidos de un lenguaje 
biofuncional. Este fenómeno no invalida 
el valor de los nuevos abordajes, pero 
revela una tendencia histórica a 
reempaquetar conocimientos antiguos bajo 
nuevas nomenclaturas, en ocasiones sin 
reconocer sus genealogías. 
 
En el ámbito de la salud, investigaciones 
recientes han subrayado el papel de la 
espiritualidad y de las creencias religiosas 
en la manera en que las personas 
interpretan el dolor, el sufrimiento y la 
enfermedad crónica. [28,29,33,34,42,43] 
Estudios sobre dolor crónico muestran 
asociaciones significativas entre 
espiritualidad, estrategias de 
afrontamiento y funcionamiento 
psicológico, con efectos que pueden ser 
protectores o, en ciertos contextos, 
generadores de culpa y estigma. 
[28,29,33,42,43] 

La hipnosis clínica, a lo largo de su 
historia, ha dialogado con estos saberes. 
Su complejidad conceptual no se agota en 
la psicología moderna: implica 
contribuciones transdisciplinares que 
ayudan a comprender la experiencia 
humana más allá del plano cognitivo. 
[21,22,26-28,30,31,33,43] 
 
Dimensión sociocultural de la 
conciencia 
 
La literatura reciente ha enfatizado el 
papel de los factores socioculturales, 
económicos y ambientales en la formación 
del sufrimiento psicológico. [11,32-39,42-
44] La conciencia humana no es un 
fenómeno aislado; se manifiesta en 
relación constante con el entorno. Esta 
perspectiva ya está presente en reflexiones 
clásicas sobre el malestar en la cultura y 
se ve reforzada por la idea de que “el ser 
humano es él y su circunstancia”. 
[1,2,7,44,45] 
 
La práctica hipnológica no puede ignorar 
las circunstancias que moldean al sujeto 
—desde la estructura familiar y 
sociocultural hasta el contexto histórico, 
espiritual y simbólico. [11,32-39,42-45] El 
trabajo terapéutico con la conciencia debe 
integrar todas estas dimensiones, 
reconociendo que la subjetividad se 
construye siempre en relación con el 
mundo. [20-22,31-34,36-38,42-45] 
 
Complejidad y responsabilidad en el 
trabajo con la conciencia 
 
Ser terapeuta de la conciencia implica más 
que disponer de técnicas o de títulos 
académicos. Implica cultivar: 
 

 sabiduría práctica, 

 disponibilidad interna, 

 capacidad de autorreflexión, 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

114 
 

 interrogación constante sobre el 
propio método, 

 humildad epistemológica, 

 coraje para lidiar con lo 
inesperado, 

 respeto por la singularidad 
irrepetible de cada paciente. 
[11,21,22,26,27,31] 

La clínica de la conciencia es, 
simultáneamente, clínica del sujeto y 
clínica del propio terapeuta, que se 
transforma al acompañar la 
transformación del otro. 
 [11,21,22,25,26,27,31] Esta 
intersubjetividad es uno de los elementos 
más profundos del trabajo hipnológico y 
constituye una de sus singularidades 
epistemológicas. [5,8,9,11,21,22,26,27,30] 
 
 
El potencial terapéutico de la conciencia 
en la hipnosis clínica 
 
Cuando se comprende como método y no 
solo como técnica complementaria, la 
hipnosis clínica revela un potencial 
terapéutico que supera los límites de 
muchos abordajes psicoterapéuticos 
convencionales. [1–9,12-14,16,17,32] 
Esto no se debe a ninguna propiedad 
“mística” de la hipnosis, sino a su 
capacidad para facilitar el acceso a 
contenidos profundos de la conciencia y 
para movilizar procesos espontáneos de 
reorganización interna. [1,2,11,24,25,41] 
 
La salud, tal como la concibe Gadamer, es 
una disposición fundamental de la 
persona.[22] No es algo que el terapeuta 
“opera” directamente, sino algo que 
emerge de la capacidad natural del 
organismo para reequilibrarse. La hipnosis, 
al profundizar el contacto con los estados 
internos del sujeto, actúa precisamente 

sobre esta dinámica autorreguladora de la 
conciencia. [11,18-21,23,25-27,41] 
 
Durante el trance hipnótico, el sujeto 
puede acceder a memorias, emociones, 
patrones simbólicamente estructurados y 
significados existenciales que no se 
encuentran inmediatamente disponibles en 
estados ordinarios de conciencia. [11,18-
22,23,26,27,30,41] Este acceso no implica 
una “regresión literal” ni la reproducción 
factual de eventos; implica, más bien, la 
reconstrucción experiencial de contenidos 
que organizan la vida interna. [1,2,11,18-
21,23,24-27,41] 
 
La capacidad de trabajar sobre tales 
contenidos permite: 
 

 clarificar causas subjetivas del 
sufrimiento, 

 resignificar experiencias 
biográficas, 

 disolver patrones emocionales 
profundamente arraigados, 

 integrar contenidos disociados, 

 promover una organización 
simbólica coherente, 

 facilitar cambios duraderos en el 
funcionamiento psicológico. [18-
25] 

La eficacia terapéutica de la hipnosis 
resulta, por tanto, de la interacción entre 
procesos de sugestión, disponibilidad 
interna, imaginería, simbolización y 
autorregulación fisiopsicológica. [1–
4,5,11-14,16-28,43] 
 
Más allá de la modulación sintomática 
 
Gran parte de las intervenciones 
psicológicas contemporáneas se concentra 
en la modulación sintomática —reducción 
de la ansiedad, disminución del dolor, 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

115 
 

control de la rumiación, regulación del 
estado de ánimo. [12-14,16,17] Estas 
intervenciones son valiosas y, en muchos 
casos, esenciales. Sin embargo, no 
abordan necesariamente las causas que 
sostienen tales síntomas. [11,18-25] 
 
La hipnosis clínica, cuando se utiliza 
como método, puede actuar en ambos 
niveles: 
 
1. Modulación de los síntomas (a través de 
sugestión, relajación, imaginería guiada, 
analgesia hipnótica, etc.) [1–4,5,12-
14,16,17] 
 
2. Reestructuración de las causas internas, 
actuando en el nivel profundo de la 
conciencia, donde se organizan las 
narrativas centrales de la identidad y de la 
experiencia. [11,18-22,23,24,25] 
 
Esta segunda dimensión es 
particularmente relevante en casos de 
trauma, dolor crónico, duelo complicado, 
trastornos disociativos, perturbaciones de 
ansiedad complejas y sufrimiento 
existencial. [1,2,5,11-14,16,17,20,23-
25,28,29,31,33-39,42,43] 
 
Hipnosis clínica y la cuestión de la 
causalidad 
 
Una de las críticas recurrentes a la 
hipnosis se refiere al modelo de evidencia 
científica disponible, con frecuencia 
basado en correlaciones y medidas de 
corto plazo. [1–4,5–9,11-14,16,17,32] Sin 
embargo, cuando se aplica como método, 
la hipnosis opera en un paradigma distinto, 
más próximo a las ciencias 
fenomenológicas y a los estudios de la 
conciencia que a ciertos enfoques 
experimentales tradicionales. 
[11,21,22,26,27,30,31] 
 
La clínica hipnológica muestra que: 

 los síntomas son con frecuencia 
expresiones de causas subjetivas, 

 la conciencia utiliza metáforas, 
simbolismos e imágenes para 
comunicar disfunciones internas 
[11,21,41,44], 

 el cambio terapéutico duradero 
requiere identificar el origen del 
problema, [1,2,11,18-25] 

 y la literatura biomédica, centrada 
en la fisiología y en la conducta 
observable, no siempre consigue 
traducir esta complejidad. [12-
14,16,17,22,32] 

 
La causalidad en hipnosis no es lineal; es 
narrativa, simbólica, experiencial y, 
simultáneamente, biográfica y 
fenomenológica. [1,2,11,18-21,23,24,25] 
Trabajar directamente con estas 
dimensiones permite resultados que 
superan el mero alivio inmediato de los 
síntomas y favorecen transformaciones 
clínicas más profundas. [1,2,5,7,11-
14,16,17,20,23,41] 
 
 
Hipnosis clínica como campo de 
desarrollo continuo 
 
Como cuerpo de conocimiento, la hipnosis 
clínica continúa evolucionando. Su 
historia demuestra una notable capacidad 
de adaptación, integrando contribuciones 
procedentes de diversas disciplinas: 
psicología, medicina, fenomenología, 
neurociencias, espiritualidad comparada y 
filosofías del self. [1–9,11,15,20,21,23-
27,30-32,41,43,44] 
 
En la actualidad, la hipnosis se encuentra 
especialmente bien posicionada para 
responder a desafíos contemporáneos 
como: 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

116 
 

 el aumento del dolor crónico y de 
los síndromes de sufrimiento 
persistente, [1–4,5,11-
14,16,17,20,23,28,29,32-34,42,43] 

 el sufrimiento existencial asociado 
a crisis de sentido, [11,20,23-
25,28,29] 

 la intensificación de problemas 
emocionales derivados de factores 
socioculturales y espirituales, 
[11,28-30,32-39,42,43] 

 la necesidad de abordajes 
terapéuticos más integrativos, 
centrados en la persona, [11,20-
27,30-32,43] 

 y el reconocimiento del papel de la 
conciencia en la salud y en la 
enfermedad. [11,20-27,30-
32,41,43] 

Un trabajo estructurado sobre estos 
estados permite: 

 
 explorar contenidos inaccesibles 

en estados ordinarios de 
conciencia [1,2,11,41], 

 favorecer reorganizaciones 
espontáneas, 

 movilizar recursos internos, 

 integrar experiencias 
fragmentadas, 

 y promover resiliencia psicológica. 
[11,18-27,30,41,43] 

La amplitud de estas posibilidades 
confirma la relevancia de comprender la 
hipnosis no solo como técnica auxiliar, 
sino como método terapéutico pleno. 
[11,18-21,23-27,30,43] 
 
Los estados modificados de conciencia —
cuando están bien acompañados— ofrecen 

un conjunto de posibilidades clínicas 
difícilmente equiparables a otras 
modalidades terapéuticas. [1–3,5,18-
22,24-27,30,43] 
 
Entre técnica y método: una síntesis 
necesaria 
 
A partir del análisis desarrollado, se 
vuelve evidente que la distinción entre 
hipnosis como herramienta e hipnosis 
como método es más que una cuestión 
terminológica: se trata de una diferencia 
epistemológica y clínica sustancial. 
[5,8,9,11,15,20-22,26,27,30] 
 
Cuando se utiliza como herramienta, la 
hipnosis se integra en modelos 
terapéuticos preexistentes, con el objetivo 
de aumentar la eficacia de abordajes 
convencionales. Sus efectos se miden 
entonces principalmente en términos de: 
 

 reducción de síntomas, 

 refuerzo de la motivación para el 
cambio, 

 facilitación del aprendizaje 
cognitivo, 

 modulación fisiológica. [1–4,5,12-
14,16,17] 

Este uso es legítimo y clínicamente 
valioso. 
 
Cuando se comprende como método, sin 
embargo, la hipnosis estructura todo el 
proceso terapéutico a partir de la 
conciencia —de sus capas simbólicas, de 
su organización funcional y de su 
potencial autorregulador. [11,18-27,41] 
En esta perspectiva, el foco no se limita a 
gestionar síntomas, sino a comprender y 
transformar los patrones internos que les 
dan origen. 
 
El método hipnológico implica: 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

117 
 

 atención a las causas y no solo a 
las expresiones superficiales del 
sufrimiento, 

 apertura al lenguaje propio de la 
conciencia, que se manifiesta de 
forma simbólica, imagética y 
experiencial, 

 reconocimiento de que el cambio 
profundo emerge muchas veces de 
reorganizaciones internas que 
tienen lugar más allá del discurso 
racional, 

 comprensión de que cada proceso 
terapéutico es singular, no 
replicable e irrepetible. [11,18-
27,30] 

Así, la hipnosis como método no 
«sustituye» a otras terapias, sino que 
constituye un marco autónomo capaz de 
integrarlas cuando es necesario, sin 
dejarse reducir a ninguna. [11,18-21,23-
27,30] 
 
 
Competencias centrales del 
hipnoterapeuta-método 
 
La práctica hipnológica exige un conjunto 
de competencias avanzadas que trasciende 
la mera ejecución de técnicas. El 
profesional que opera a través de la 
conciencia debe cultivar: 
 
Competencias relacionales 

 empatía profunda, 

 presencia clínica estable, 

 rapport consciente, 

 capacidad de corregulación 
emocional. [5,8,9,11,21,22] 

Competencias fenomenológicas 
 escucha no interpretativa, 

 atención a microexpresiones 
emocionales y corporales, 

 lectura simbólica y metafórica de 
los contenidos emergentes, 

 flexibilidad interpretativa sin 
proyección teórica excesiva. 
[11,21,22,26,27,30,31] 

Competencias epistemológicas 
 capacidad de suspender 

presupuestos rígidos, 

 apertura a lo desconocido y a lo 
inesperado, 

 discernimiento ético y crítico, 

 comprensión de las limitaciones de 
los modelos exclusivamente 
biomédicos. 
[11,21,22,26,27,31,32] 

Competencias técnicas 
 dominio de la sugestión y de los 

estados modificados de conciencia, 

 capacidad de facilitar 
reorganizaciones internas 
profundas, 

 conocimiento avanzado de las 
dinámicas de trauma, dolor y 
disociación. [1,2,5–9,11-
14,16,17,20,23,32,41] 

Estas competencias no están garantizadas 
por la posesión de un título académico, 
sino que se desarrollan por medio de la 
práctica continua, la supervisión 
cualificada, la madurez personal y la 
reflexión ética permanente. [11,21,22,24-
27,31,32] 
 
Conciencia, interacción y 
transformación 
 
Uno de los aspectos más singulares de la 
hipnosis como método es la forma en que 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

118 
 

moviliza la intersubjetividad terapéutica. 
El proceso no implica solo al paciente: 
implica la relación viva entre terapeuta y 
cliente, donde significados son co-
construidos y reorganizados. [11,20-
22,24-27,30,31] 
 
Durante el trance, el terapeuta: 
 

 acompaña al sujeto sin dirigirlo, 

 facilita procesos internos sin 
forzarlos, 

 reconoce que el cambio profundo 
emerge de la propia conciencia del 
cliente, 

 utiliza su presencia como 
instrumento terapéutico. 
[5,8,9,11,21,26,27,30] 

La transformación ocurre cuando el sujeto, 
en un estado de apertura y seguridad, se 
confronta con contenidos hasta entonces 
inaccesibles y encuentra nuevas formas de 
reorganización. Se trata de un proceso 
intrínsecamente activo y autorregulado, y 
no pasivo o meramente heterosugestivo. 
[1,2,5,11,18-21,23-25] 
 
La hipnosis como camino terapéutico 
 
La práctica hipnológica, entendida como 
método, se integra en una amplia tradición 
de trabajo con la conciencia presente en 
diversas culturas y periodos históricos. Se 
convierte, así, en algo más que un 
conjunto de técnicas: en un camino 
terapéutico que articula ciencia, 
experiencia y comprensión profunda de la 
condición humana. [1,2,11,15,20-27,30-
32,43] 
 
Cuando se utiliza con rigor, la hipnosis: 
 

 respeta la complejidad del sujeto, 

 evita reduccionismos, 

 es sensible a las dimensiones 
culturales, espirituales y 
existenciales, 

 promueve una comprensión 
integrada del sufrimiento, 

 facilita procesos genuinos de 
curación psicológica y emocional. 
[11,20-28,31-39,42,43] 

 
 
Conclusión: la hipnosis clínica como 
método de trabajo con la conciencia  
 
La reflexión desarrollada a lo largo de este 
artículo permite sostener que la hipnosis 
clínica no debe entenderse solo como una 
técnica complementaria integrada en 
modelos terapéuticos dominantes. Aunque 
desempeñe, en estos contextos, un papel 
relevante y empíricamente validado, [1–
9,12-14,16,17,32] su alcance supera 
ampliamente la esfera instrumental. [18-
27,30,32,43] 
 
Cuando se utiliza como método, la 
hipnosis clínica se presenta como una vía 
estructurada de acceso a la conciencia y a 
sus múltiples capas de expresión. A través 
de este enfoque es posible: 
 

 explorar las causas profundas que 
sostienen el sufrimiento 
psicológico, 

 resignificar experiencias 
biográficas y simbólicas, 

 reorganizar patrones emocionales 
y cognitivos, 

 integrar contenidos disociados, 

 movilizar recursos internos 
orientados a la curación y al 
desarrollo personal. [1,2,11,18-
27,30,32,41,43] 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

119 
 

Este trabajo no es meramente sintomático. 
Es ontológico: implica la forma en que el 
sujeto se comprende, se narra y se 
relaciona consigo mismo y con el mundo. 
[11,20,22-27,30-32,41,43,45] 
 
Conciencia como núcleo operativo de la 
hipnosis clínica  
 
La hipnosis clínica, entendida desde esta 
perspectiva, no se limita a inducir estados 
alterados de conciencia. Opera dentro de 
un paradigma en el que la conciencia es, al 
mismo tiempo, el medio, el campo, el 
instrumento y el objeto de la intervención. 
[11,18-22,24-30,41,45] 
 
Esta centralidad de la conciencia confiere 
a la hipnosis una singularidad clínica que 
no encuentra paralelo en abordajes 
exclusivamente cognitivo-conductuales o 
biomédicos.[11] Los contenidos que 
emergen en estado hipnótico —sean 
memorias autobiográficas, metáforas, 
imágenes, emociones o epifanías— no son 
accesorios, sino vehículos a través de los 
cuales la mente organiza significado y 
reconfigura sus experiencias. [1,2,11,18-
22,24-27,30,41] 
 
Trabajar terapéuticamente con estas 
expresiones requiere sensibilidad, 
competencia fenomenológica y formación 
interdisciplinar. [11,21,22,26,27,30,31] El 
terapeuta de la conciencia no se limita a 
aplicar técnicas: facilita la emergencia de 
procesos internos que la propia persona, 
en un ambiente de seguridad y confianza, 
puede reconocer, integrar y transformar. 
[11,18-21,23-27] 
 
La hipnosis en el contexto de la práctica 
clínica contemporánea  
 
En un contexto de creciente prevalencia de 
dolor crónico, trastornos de ansiedad, 
duelo complejo, sufrimiento existencial y 

trastornos relacionados con el estrés, la 
hipnosis clínica surge como una 
aproximación particularmente adaptada a 
las exigencias contemporáneas. [1–4,11-
14,16,17,20,23,28,29,32-34,42,43] 
 
Los sistemas de salud podrían beneficiarse 
de su integración estructurada, dada su 
seguridad, su potencial para reducir costes, 
su versatilidad y su eficacia em casos 
resistentes a abordajes convencionales. 
[1–5,7,8,11-
14,16,17,20,23,32,28,29,42,43]. Los 
estudios de eficacia en dolor crónico, 
trauma y sufrimiento complejo indican 
que la hipnosis puede actuar como un 
componente central o complementario en 
programas integrativos, con beneficios 
clínicamente relevantes y costes a menudo 
relativamente bajos. [1–4,5–8,11-
14,16,17,20,23,28,29,42,43] 
 
No obstante, la integración plena de la 
hipnosis depende del reconocimiento de 
su especificidad epistemológica. Reducirla 
a una técnica empobrece la comprensión 
de aquello que hace eficaz la intervención 
hipnológica: la capacidad de intervenir en 
la conciencia como campo dinámico y 
estructurante de la experiencia humana. 
[11,18-22,24-27,30,45] 
 
Una perspectiva para el futuro  
 
La hipnosis clínica se encuentra hoy en 
una encrucijada semejante a la que la 
psicología ha enfrentado en distintos 
momentos de su historia. [41,42] Por un 
lado, existe una presión institucional para 
presentar la hipnosis como técnica de 
aplicación estandarizada, fácilmente 
operacionalizable en protocolos rígidos. 
Por otro lado, existe un camino más 
exigente —pero también más fiel a su 
naturaleza— que consiste en afirmarla 
como método autónomo, con lugar propio 
en el panorama de las aproximaciones 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

120 
 

terapéuticas basadas en la conciencia. 
[5,8,9,11,18-22,24-27,30,41,45] 
 
La elección entre estas dos vías no es 
apenas técnica, sino profundamente 
epistemológica. Si la hipnosis se limita a 
aquello que es fácilmente cuantificable, 
corre el riesgo de perder la riqueza que la 
caracteriza desde su origen. Si, por el 
contrario, asume la complejidad de su 
objeto de estudio —la conciencia— podrá 
contribuir de forma decisiva a la 
renovación de las ciencias psicológicas y a 
una comprensión más amplia e integrada 
del sufrimiento humano. [11,20-
27,30,32,41,43,45] 
 
Síntesis final 
 
La hipnosis clínica se sitúa entre la técnica 
y el método, pero es en el dominio 
metodológico donde revela toda su 
potencia. [11,18-22,24-27,30,45] Como 
técnica, es útil; como método, es 
transformadora. Su contribución para la 
salud humana no reside apenas en la 
capacidad de aliviar síntomas, sino sobre 
todo en permitir que el sujeto acceda a los 
procesos internos que configuran su 
experiencia y encuentre, a partir de ellos, 
caminos propios de reorganización y 
curación. [11,18-27,30,32,41,43,45] 
 
Así entendida, la hipnosis no es solo una 
herramienta terapéutica. Es una vía de 
trabajo con la conciencia, profundamente 
enraizada en la tradición humana de 
comprender la mente, el sufrimiento y el 
potencial de transformación interior. 
[1,2,11,20-28,30,32,41,43,45]. 
 
Referencias 
 
1. Almeida Marques FXD, et al. Hypnosis 
is more effective than clinical interviews: 
Occurrence of trauma in fibromyalgia. Int 

J Clin Exp Hypn. 2018;66(1):3-18. 
doi:10.1080/00207144.2018.1396104 
 
2. De Almeida Marques FX, et al. Causal 
attributions of potentially traumatic life 
events in fibromyalgia patients. Int J 
Rheum Dis. 2019;22(12):2170-7. 
doi:10.1111/1756-185X.13739 
 
3. Corso SF, O'Malley KY, Subaiya S, 
Mayall D, Dakwar E. The role of non-
ordinary states of consciousness 
occasioned by mind-body practices in 
mental health illness. J Affect Disord. 
2023;335:166-76. 
 
4. De-Diego-Cordero R, Velasco-
Domínguez C, Aranda-Jerez A, Vega-
Escaño J. The spiritual aspect of pain: An 
integrative review. J Relig Health. 
2023;63(1):159-84. 
https://doi.org/10.1007/s10943-023-
01890-9 
 
5. Häuser W, et al. The efficacy, safety 
and applications of medical hypnosis: A 
systematic review of meta-analyses. Dtsch 
Arztebl Int. 2016;113(17):289-96. 
doi:10.3238/arztebl.2016.0289 
 
6. Montgomery GH, DuHamel KN, Redd 
WH. A meta-analysis of hypnotically 
induced analgesia: How effective is 
hypnosis? Int J Clin Exp Hypn. 
2000;48(2):138-53. 
https://doi.org/10.1080/002071400084100
45 
 
7. Rosendahl J, et al. Meta-analytic 
evidence on the efficacy of hypnosis for 
mental and somatic health issues: A 20-
year perspective. Front Psychol. 2024. 
doi:10.3389/fpsyg.2023.1330238 
 
8. Milling LS, editor. Evidence-based 
practice in clinical hypnosis. Washington, 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

121 
 

DC: American Psychological Association; 
2023. doi:10.1037/0000347-000. 
 
9. Lynn SJ, Green JP. An introduction to 
the practice of clinical hypnosis. In: 
Milling LS, editor. Evidence-based 
practice in clinical hypnosis. Washington, 
DC: American Psychological Association; 
2023. p.3-27. doi:10.1037/0000347-001. 
 
10. Lynn SJ, Green JP, Kirsch I, Capafons 
A. Grounding hypnosis in science: The 
“new” APA Division 30 definition of 
hypnosis as a step backward. Am J Clin 
Hypn. 2015;57(4):390-401. 
doi:10.1080/00029157.2015.1011472. 
 
11. Hawkins, P.J., Hipnosis & Estrés. 
Desclée De Brouwer; Sep. 2007. ISBN-
10: 8433021753. ISBN - 13: 978-
8433021755. 
 
12. Williams ACdeC, Eccleston C, 
Morley S. Psychological therapies for the 
management of chronic pain (excluding 
headache) in adults. Cochrane Database 
Syst Rev. 2012–2020;(11):CD007407. 
https://doi.org/10.1002/14651858.CD0074
07.pub3 
 
13. Sanabria-Mazo JP, Colomer-Carbonell 
A, Fernández-Vázquez Ó, et al. A 
systematic review of cognitive behavioral 
therapy-based interventions for comorbid 
chronic pain and clinically relevant 
psychological distress. Front Psychol. 
2023;14:1200685. 
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.12006
85 
 
14. Ehde DM, Dillworth TM, Turner JA. 
Cognitive-behavioral therapy for 
individuals with chronic pain: Efficacy, 
innovations, and directions for research. 
Am Psychol. 2014;69(2):153-66. 
https://doi.org/10.1037/a0035747 
 

15. Tortosa F, González-Ordi H, Miguel-
Tobal JJ. La hipnosis: Una controversia 
interminable. Anales de la Psicología. 
1999;15(1):3–25. 
 
16. Veehof MM, Trompetter HR, 
Bohlmeijer ET, Schreurs KMG. 
Acceptance- and mindfulness-based 
interventions for the treatment of chronic 
pain: A meta-analytic review. Cogn Behav 
Ther. 2016;45(1):5-31. 
https://doi.org/10.1080/16506073.2015.10
98724 
 
17. McCracken LM, Vowles KE. 
Acceptance and commitment therapy and 
mindfulness for chronic pain: Model, 
process, and progress. Am Psychol. 
2014;69(2):178-87. 
https://doi.org/10.1037/a0035623 
 
18. Jensen MP. Hypnosis for chronic pain 
management. New York: Oxford 
University Press; 2011. 
https://doi.org/10.1093/med:psych/978019
9772377.001.0001 
 
19. Jensen MP, Adachi T, Hakimian S. 
Mechanisms of hypnosis: Toward the 
development of a biopsychosocial model. 
Int J Clin Exp Hypn. 2015;63(1):34-75. 
https://doi.org/10.1080/00207144.2014.96
1875 
 
20. Jensen MP, et al. Effects of hypnosis, 
cognitive therapy, hypnotic cognitive 
therapy, and pain education in adults with 
chronic pain: A randomized clinical trial. 
Pain. 2020;161(10):2284-93. 
doi:10.1097/j.pain.0000000000001943. 
 
21. Jung CG. The archetypes and the 
collective unconscious. London: Taylor & 
Francis; 1991. ISBN 9780415058445. 
 
22. Gadamer H-G. O mistério da saúde: O 
cuidado da saúde e a arte da medicina. 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

122 
 

Lisboa: Edições 70; 2009. ISBN 
9789724415505. 
 
23. Van der Kolk BA. The body keeps the 
score: Brain, mind, and body in the 
healing of trauma. New York: Viking, 
Penguin Publishing Group; 2014. ISBN 
9780670785933. 
 
24. Vos J, Craig M, Cooper M. Existential 
therapies: A meta-analysis of their effects 
on psychological outcomes. J Consult Clin 
Psychol. 2015;83(1):115-28. 
https://doi.org/10.1037/a0037167 
 
25. Vos J, Vitali D. The effects of 
psychological meaning-centered therapies 
on quality of life and psychological stress: 
A meta-analysis. Palliat Support Care. 
2018;16(5):608-32. 
https://doi.org/10.1017/S14789515170009
31 
 
26. Hartelius G, Caplan M, Rardin MA. 
Transpersonal psychology: Defining the 
past, divining the future. Humanistic 
Psychol. 2007;35(2):135-60. 
 
27. Park CL. Making sense of the meaning 
literature: An integrative review of 
meaning making and its effects on 
adjustment to stressful life events. Psychol 
Bull. 2010;136(2):257-301. 
https://doi.org/10.1037/a0018301 
 
28. Sena MAB, Damiano RF, Lucchetti G, 
Peres MFP. Defining spirituality in 
healthcare: A systematic review and 
conceptual framework. Front Psychol. 
2021;12:756080. 
 
29. Ferreira-Valente A, Sharma S, Torres 
S, et al. Does religiosity/spirituality play a 
role in function, pain-related beliefs, and 
coping in patients with chronic pain? A 
systematic review. J Relig Health. 
2022;61(3):2331-85. 

https://doi.org/10.1007/s10943-019-
00914-7 
 
30. Hartelius G. What is transpersonal 
psychology? A concise definition based 
on 20 years of research. Int J 
Transpersonal Stud. 2022;5:1-16. 
 
31. Park S, Kim J, Lee Y, Oh H. 
Community-based death preparation 
education: Cultural and individual factors 
in death awareness and learning. Front 
Public Health. 2022;10:9990089. 
https://doi.org/10.3389/fpubh.2022.99900
89 
 
32. Patel V, Saxena S, Lund C, et al. The 
Lancet Commission on global mental 
health and sustainable development. 
Lancet. 2018;392(10157):1553-98. 
https://doi.org/10.1016/S0140-
6736(18)31612-X 
 
33. Girum Melkamu Tadesse. Sacred 
suffering and stigma: Cultural pathways to 
mental health in Ethiopia. Explore. 
2025;103289. 
https://doi.org/10.1016/j.explore.2025.103
289 
 
34. Holloway M, Adamson S, Grant L. 
Death education in practice: A scoping 
review. Omega (Westport). 2025. 
https://doi.org/10.1177/003022282513386
43 
 
35. Gupta A. Clinical hypnotherapy in 
grief resolution: A case report. Indian J 
Psychol Med. 2020;42(3):283-5. 
https://doi.org/10.4103/IJPSYM.IJPSYM_
476_19 
 
36. Rosenblatt PC. Grief across cultures: 
A review and research agenda. In: Stroebe 
MS, Hansson RO, Schut H, Stroebe W, 
editors. Handbook of bereavement 
research and practice: Advances in theory 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

123 
 

and intervention. Washington, DC: 
American Psychological Association; 
2008. p.207-22. 
 
37. Stroebe MS, Schut H. The dual 
process model of coping with 
bereavement: A decade on. Omega 
(Westport). 2010;61(4):273-89. 
https://doi.org/10.2190/OM.61.4.b 
 
38. Stroebe M, Schut H, Boerner K. 
Models of coping with bereavement: An 
updated overview. Estud Psicol. 
2017;38(3):582-607. 
https://doi.org/10.1080/02109395.2017.13
40055 
 
39. Iglesias A, Iglesias A. Hypnotic 
treatment of PTSD in children who have 
complicated bereavement. Am J Clin 
Hypn. 2005;48(2-3):183-9. 
 
https://doi.org/10.1080/00029157.2005.10
401515 
 
40. Kuhn, T. S. The Structure of Scientific 
Revolutions. The University of Chicago 
Press. Apr. 2012. ISBN: 9780226458120. 
 
41. Baruss, I. (2020). Alterations of 
Consciousness: An empirical analysis for 
social scientists (2nd ed). APA. 
doi.org:10.2307/j.ctv1chs19d. 
 

42. Najem C, Mukhtar NB, Ayoubi F, et 
al. Religious beliefs and attitudes in 
relation to pain, pain-related beliefs, 
function, and coping in chronic 
musculoskeletal pain: A systematic review. 
Pain Physician. 2021;24(8):E1163-77. 
 
43. Korkut S, Ülker T, Saatçi G. The 
power of spiritual well-being: Its 
relationship with pain intensity, pain 
management, and pain catastrophizing in 
individuals with chronic pain. Pain Manag 
Nurs. 2024;25(1):62-8. 
https://doi.org/10.1016/j.pmn.2023.09.004 
 
44. Freud, S. (2016). El Mal Estar en la 
Cultura. Publisher   Createspace 
Independent Publishing Platform. ISBN-
10:  1532827261. ISBN-13:  978-
1532827266. 
 
45. Park CL. The Meaning Making 
Model: A framework for understanding 
meaning, spirituality, and stress-related 
growth in health psychology. Eur Health 
Psychol. 2013;15(2):40-7. 
 
 

Francisco Marques 
Psicohipnoterapeuta de orientación 
Humanista y transpersonal. 
 

∞

 
 
 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

124 
 

 

Far beyond technique: Clinical hypnosis 
as a method of accessing 

consciousness 
Francisco Marques 

 
Introduction  
 

Over the last few decades, clinical 
hypnosis has been the subject of growing 
interest among both health professionals 
and the general public. For some, it is a 
complementary tool applied in psychology 
or medicine; for others, it represents an 
autonomous therapeutic method capable 
of accessing deep dimensions of human 
experience.[1–8] 
 
This article offers a reasoned reflection on 
the scope of clinical hypnosis as a practice 
focused on consciousness, questioning 
interpretations that confine it to a merely 
instrumental status.[5–10,11] 
 
This approach is aimed both at readers 
seeking to understand the diversity of 
existing practices (psychologists, 
hypnotherapists, and other health 
professionals) and at clients who wish to 
clarify the type of intervention they are 
seeking. The distinction between hypnosis 
as a tool and hypnosis as a method is, in 
this context, fundamental.[5–9] 
 
Clinical hypnosis: between tradition 
and the present day 
 
Despite its long history and extensive 
empirical documentation of its 
effectiveness, clinical hypnosis is often 
presented in academic contexts linked to 
psychology as an auxiliary technique 
without conceptual autonomy.[5–9,11–15] 
This view is largely due to the hegemony 

of the biomedical and cognitive-
behavioural model, in which therapeutic 
intervention focuses predominantly on 
thoughts, beliefs, emotions, and 
behaviours, understood through brain 
functioning and its relationship with the 
environment.[11–14,16,17] 
 
The available evidence shows that 
hypnosis increases the effectiveness of 
various psychological therapies, 
particularly in the management of chronic 
pain and other persistent symptoms.[1–
4,12-14,16,17] Meta-analyses and clinical 
trials have documented clinically 
significant reductions in pain intensity and 
associated suffering when hypnosis is 
integrated into psychological and medical 
treatment programmes.[1–5,12-14,16,17] 
 
However, limiting the identity of hypnosis 
to this instrumental role impoverishes its 
potential. From the perspective defended 
here, such a framing reduces the scope of 
hypnotherapy and obscures its deeper 
nature: the possibility of working directly 
with the contents of consciousness and 
with the subjective causes that underlie 
psychological suffering.[11,18-25] 
 
Exclusively pathologising approaches 
prove insufficient when working in a 
genuinely person-centred way.[11,18–23] 
The restoration of psychological health 
and internal homeostasis depends not only 
on symptom management, but also on 
understanding the internal dynamics that 
give rise to them.[11,18–20,22-25] It is 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

125 
 

precisely at this level that clinical 
hypnosis can demonstrate its greatest 
therapeutic contribution.[1,2,5–
9,11,18,20] 
 
Epistemic autonomy of hypnosis 
 
Hypnosis has historical precedence over 
psychology as a formal science, which 
contributes to its autonomous 
status.[8,9,15,21,22] Its evolution spans 
different traditions —medical, 
philosophical, spiritual, and 
psychological— and has given rise to its 
own methodologies, independent of any 
single model.[11,15,21,22,26,27] This 
transversality, from our perspective, 
makes it incompatible with attempts at 
strict disciplinary appropriation. 
 
Understood as a method, hypnosis is not 
limited to suppressing symptoms but seeks 
to understand and transform the root 
causes that sustain them. [1,2,11,18-20,23] 
In this sense, hypnosis is similar to 
approaches that work with meaning, 
biography, and the existential dimension 
of human experience, as seen in 
humanistic, existential, and meaning-
centred therapies.[11,20,24,25,28,29] This 
movement finds exemplary expression in 
the work of Milton Erickson, whose 
dynamic and narrative approach opened 
the field to later models, including 
transpersonal hypnosis, marked by a 
humanistic, experiential and deeply 
respectful perspective on the rhythm of 
consciousness. Transpersonal hypnosis 
and other forms of working with altered 
states of consciousness reflect this 
orientation, integrating symbolic, spiritual, 
and experiential dimensions that cannot be 
reduced to purely behavioural or 
biomedical models. 
 
When used as a method, hypnosis allows 
access to core beliefs, emotional patterns 

and symbolic structures that directly 
influence psychological functioning. This 
level of intervention transcends the 
technical dimension and approaches a 
structured dialogue with the patient's 
consciousness. [18-27,30] 
 
The role of the hypnotherapist: 
facilitator of consciousness 
 
From this perspective, the hypnotherapist 
is a facilitator capable of creating the 
necessary conditions for the client's 
consciousness to reveal its dysfunctional 
contents in a spontaneous and self-
regulated manner. [5,8,9,11] To do this, 
they use hypnotic techniques but are not 
limited to them. Their role requires: 
 

 phenomenological openness, 

 temporary suspension of rigid 
theoretical assumptions, 

 ability to listen deeply and 
intuitively, 

 attention to symbolic and 
preverbal expressions, 

 interdisciplinary understanding of 
the human condition. 
[11,21,22,26,27,30,31] 

Hypnological intervention does not start 
from a "blank slate", but neither is it 
conditioned by closed models. The 
therapist maintains an attitude of complete 
availability, allowing the client's 
experience to manifest itself in its entirety 
—rational, emotional, symbolic and 
physical.[11,18-23,26,27,30] 
 
The quality of the therapeutic relationship, 
rapport, and conscious attunement 
between therapist and client is one of the 
main factors in the effectiveness of 
clinical hypnosis. [5,8,9,11,21] In addition, 
training that includes contributions from 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

126 
 

anthropology, philosophy, sociology, 
spiritual studies, and the history of 
hypnosis itself broadens the therapist's 
ability to understand the diversity of 
expressions of consciousness. 
[11,21,22,26,27,30,31] 
 
The complexity of the hypnological 
setting 
 
Clinical work with hypnosis involves 
phenomena that are not fully captured by 
conventional nosological models. 
Although diagnostic categories can 
provide a useful framework, practice 
shows that much of the content that 
emerges in the hypnotic state does not fit 
rigidly into formal classifications. 
[5,8,9,11-14,32] 
 
When accessed in an altered state, 
consciousness often presents itself 
symbolically, metaphorically, or in images, 
requiring the therapist to have subtle and 
culturally informed interpretative 
skills.[11,21,22,26,27,30,31,33] Clinical 
reports describe experiences of intense 
insight, spontaneous reorganisation of 
meaning or subjective manifestations 
which, although difficult to classify 
according to strictly biomedical criteria, 
are therapeutically relevant, as evidenced 
by the patient's progress.[1,2,5,11,18-
20,23] These phenomena, sometimes 
referred to as "unconventional," are an 
integral part of many hypnological 
traditions and should not be automatically 
interpreted as pathology. 
[5,8,9,11,15,21,22,26,27,30] 
 
In the field of grief, for example, hypnosis 
has been used both to work with children 
and adults in situations of traumatic loss 
and to facilitate processes of symbolic 
integration of the bond with the deceased. 
[11,31,34,35,36–38] Case studies and 
clinical series illustrate how hypnotic 

states allow access to complex emotional 
content, facilitating the safe expression of 
grief and the reconfiguration of the 
internal bond with the lost 
person.[11,31,34-39] 
 
One of the distinguishing features of 
hypnosis as a method is precisely its 
ability to mobilise deep internal resources, 
promoting therapeutic reorganisations that 
extend beyond the clinical 
setting.[1,2,5,11,18-20,23] The hypnotic 
process does not end with the session; it 
continues to operate in the client's 
subjective life, giving them emotional and 
cognitive plasticity.[11,18-20,22,23] 
 
 
 
Contemporary therapeutic paradigms: 
a critical analysis 
 
In academic contexts in psychology and 
medicine, there is often a preference for 
therapeutic models that conform to the 
dominant scientific paradigm. Cognitive-
behavioural therapies (CBT) have 
therefore become the recommended 
standard in various professional guidelines. 
[12-14,16,17] Systematic reviews and 
meta-analyses indicate that psychological 
therapies for chronic pain, including CBT 
and related approaches, have clinical 
benefits, but generally with small to 
moderate effect sizes. [12-14,16,17] 
 
In many contexts, hypnosis is integrated 
into CBT as an auxiliary technique, being 
presented as an enhancer of cognitive-
behavioural efficacy.[1–4,5,7,11-14,16-
20] Although this combination shows 
positive results, especially in the 
modulation of pain and anxiety, the 
intervention remains focused, in these 
cases, on symptom control, without 
necessarily addressing the internal causes 
of suffering.[11,18-20,23-25] 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

127 
 

Furthermore, when hypnosis is 
incorporated into another model, its role 
tends to be secondary; the results achieved 
are often attributed to the dominant model 
and not to the hypnotic intervention itself. 
This reflects a broader epistemological 
phenomenon: that which fits the current 
paradigm is legitimised, while that which 
transcends it tends to be marginalised. 
[40] 
 
 
Limitations of the conventional 
evidence model 
 
Traditional methods of empirical research 
—randomised controlled trials, highly 
standardised protocols, brief follow-ups— 
do not capture the real complexity of 
clinical hypnosis.[5–9,11-14,16,17] The 
hypnological setting involves relational, 
symbolic, and phenomenological variables 
that are difficult to replicate in highly 
controlled experimental contexts. 
 
Much of the existing empirical research is 
correlational and focuses on relatively 
simple outcome variables, such as pain 
intensity or anxiety scores.[1–4,11–
14,16,17,32] This creates significant 
limitations for understanding the 
therapeutic process. For those who 
practise hypnosis at a deep level, 
understanding the causes —subjective, 
biographical, and symbolic— is central to 
the intervention.[11,18–25] It is therefore 
not surprising that the results obtained in 
controlled experimental contexts do not 
reflect the richness of clinical practice. 
Science, when working with complex and 
difficult-to-replicate phenomena —as in 
particle physics or contemporary studies 
of consciousness— has adapted 
methodologies to address non-linear 
objects of study. Clinical hypnosis would 
benefit from a similar movement. [5–
9,11,21,22,26,27,30] 

In parallel, the literature on altered states 
of consciousness induced by mind-body 
practices suggests that such states may 
play a relevant role in mental health, 
particularly when integrated into 
structured therapeutic contexts. 
[3,11,30,41] 
 
The criticism here is not directed at the 
scientific method, but at its restrictive use. 
Scientism —the dogmatic belief that only 
one method is valid— is therefore an 
obstacle to a full understanding of 
hypnosis. A paradigm that ignores 
subjective, symbolic, and relational 
variables risks reducing the complexity of 
human experience to a set of operational 
markers. [11,21,22,26,27,31,41] 
 
Psychology at a crossroads 
 
Modern psychology faces internal 
challenges related to the fragmentation of 
its theoretical corpus and the hegemony of 
biomedical and cognitive-behavioural 
approaches. [12-14,16,17,32] Although 
these approaches are relevant and useful, 
their predominance often leads to the 
neglect of fundamental traditions such as: 
 

 dynamic psychology, 

 analytical psychology, 

 narrative and existential therapies, 

 humanistic psychology and 
transpersonal psychology. [11,20-
22,24-27,30] 

These traditions are still alive and applied 
in clinical hypnosis, especially among 
eclectic therapists who choose approaches 
tailored to the specific needs of each 
client.[5,8,9,11,21,22,26,30] 
 
Contemporary psychology's efforts to 
assert its "scientificity" bring it closer and 
closer to medicine; however, this 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

128 
 

movement, in seeking external 
legitimisation, runs the risk of devaluing 
the internal complexity of the discipline. 
The struggle for recognition within health 
systems is similar to the struggle of 
hypnosis itself to have its therapeutic 
potential recognised.[5–9,11,15,32] 
 
Paradoxically, many of the techniques 
now incorporated into third-generation 
therapies —such as mindfulness, guided 
visualisation, symbolic imagery, and 
various forms of experiential 
acceptance— have deep roots in the 
history of hypnosis and in ancient 
philosophical and spiritual traditions. 
[11,15,20-22,24-30] 
 
There is, therefore, a gap between the 
actual genealogy of the techniques and the 
dominant academic narrative. Recognising 
this genealogy would not only be an act of 
historical rigour, but also a way of 
integrating hypnosis into its own 
epistemological contexts. 
[11,15,21,22,26,27,30] 
 
The consciousness therapist: 
competencies and fundamentals 
 
The expression "consciousness therapist", 
often attributed to hypnotherapists who 
work with hypnosis as a method, requires 
conceptual clarification. Far from being a 
mere metaphor, it is an epistemological 
framework that describes a professional 
capable of operating in the different 
modes of expression of human 
consciousness and consciousness —
cognitive, emotional, symbolic, somatic, 
relational, and spiritual— without 
reducing that complexity to exclusively 
physiological or behavioural explanations. 
[11,20-22,24,25,26,27,30,31,41] 
 
The training required to practise this goes 
beyond the strict domain of psychology or 

medicine. Although knowledge in these 
areas is fundamental, it is not sufficient. 
Clinical work with altered states of 
consciousness requires: 
 

 interdisciplinary training 
(anthropology, philosophy, 
sociology, cultural and spiritual 
studies),[11,21,22,26,27,30,31,41] 

 phenomenological competence in 
listening to and interpreting 
experiences,[11,21,22,26,27,30,41] 

 ability to recognise symbolic, 
imagistic and archetypal content, 
as described in analytical 
psychology,[11,21,30,41] 

 openness to the unexpected and 
flexibility to engage in dialogue 
with non-linear manifestations of 
experience,[11,21,22,26,27,30] 

 ethical sensitivity and clinical 
discernment, 

 judicious use of one's own 
perceptions and intuitions, 
anchored in solid practical 
training. [5,8,9,11,21,22] 

Consciousness manifests itself in a 
hypnotic state in ways that often defy 
conventional models. This does not mean 
that such phenomena are necessarily 
'paranormal' or, rather, 'supranormal'; it 
means that their framing requires broader 
interpretative categories than those usually 
found in the biomedical model. 
[11,21,22,26,27,30,31,41] The 
consciousness therapist does not attempt 
to impose external narratives, but rather 
creates conditions for the subject to access 
the contents that underlie their suffering. 
Questions directed at consciousness —as 
expressed in the altered state— can reveal 
causes that would not emerge through 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

129 
 

exclusively rational or discursive 
approaches. [1,2,18-27,30] 
 
Contribution of the humanities and 
philosophical traditions 
 
Much of contemporary psychotherapy has 
deep philosophical roots. Traditions such 
as Stoicism, Buddhism, existentialism, 
and Neoplatonism have offered 
sophisticated models of understanding the 
mind, ethics, and subjective experience 
over the centuries. [15,20,24-29,41] 
 
Many of these ideas are present, albeit 
implicitly, in modern therapeutic models: 
 

 CBT draws on Stoic and cognitive 
principles regarding the 
interpretation of events,[14,16,17] 

 Acceptance and commitment 
therapy and mindfulness-based 
interventions integrate elements of 
acceptance and non-judgmental 
observation of experience, 
[16,17,24,25] 

 Existential therapy, Gestalt 
therapy, and meaning-centred 
interventions are directly inspired 
by philosophical reflections on 
phenomenology, meaning, 
freedom, and responsibility. 
[20,24,25,28,29] 

Hypnosis, when understood as a method, 
approaches this perspective insofar as it 
allows one to work directly with meaning, 
identity, and deep conflicts of the self. 
[1,2,11,18-21,23-27] 
 
From this angle, it does not replace 
psychotherapy or place itself above it; 
rather, it constitutes a specific avenue of 
clinical work that can integrate different 

psychotherapeutic traditions without being 
reduced to any one of them.[5,8,9,11,20] 
Bernheim, a clinical hypnotherapist from 
the Nancy school, also coined the term 
'psychotherapy' to describe clinical work 
with hypnosis, long before psychology 
established itself as a science.[15] 
 
Hypnosis, spirituality and ancestral 
knowledge 
 
Throughout history, altered states of 
consciousness have been present in the 
religious, spiritual and cultural practices 
of numerous civilisations. Meditation, 
trance, repetitive prayer, rhythmic 
chanting and symbolic imagery practices 
are, in essence, forms of consciousness 
modulation.[3,11,15,21,22,26,27,30,41] 
 
Many of these techniques were later 
incorporated into modern approaches and 
reintroduced as therapeutic innovations. 
"Scientific mindfulness", for example, is 
an ancient Buddhist practice reclassified 
as a cognitive-behavioural strategy. 
"Neurofunctional or medical acupuncture" 
is another case: it is often described as a 
conceptual advance, despite being based 
on the same principles as traditional 
acupuncture, cloaked in biofunctional 
language. This phenomenon does not 
invalidate the value of the new approaches, 
but it reveals a historical tendency to 
repackage ancient knowledge under new 
nomenclatures, sometimes without 
acknowledging its genealogy. 
 
In the field of health, recent research has 
highlighted the role of spirituality and 
religious beliefs in how people interpret 
pain, suffering, and chronic illness. 
[28,29,33,34,42,43] Studies on chronic 
pain show significant associations 
between spirituality, coping strategies, and 
psychological functioning, with effects 
that can be protective or, in certain 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

130 
 

contexts, generate guilt and stigma. 
[28,29,33,42,43] 
 
Throughout its history, clinical hypnosis 
has engaged with these fields of 
knowledge. Its conceptual complexity is 
not limited to modern psychology: it 
involves transdisciplinary contributions 
that help to understand human experience 
beyond the cognitive level. [21,22,26-
28,30,31,33,43] 
 
Sociocultural dimension of 
consciousness 
 
Recent literature has emphasised the role 
of sociocultural, economic, and 
environmental factors in the formation of 
psychological suffering.[11,32-39,42-44] 
Human consciousness is not an isolated 
phenomenon; it manifests itself in 
constant relation to the environment. This 
perspective is already present in classical 
reflections on malaise in culture and is 
reinforced by the idea that "human beings 
are themselves and their circumstances." 
[1,2,7,44,45] 
 
Hypnological practice cannot ignore the 
circumstances that shape the subject —
from family and sociocultural structure to 
historical, spiritual, and symbolic context. 
[11,32-39,42-45] Therapeutic work with 
consciousness must integrate all these 
dimensions, recognising that subjectivity 
is always constructed in relation to the 
world. [20-22,31-34,36-38,42-45] 
 
Complexity and responsibility in 
working with consciousness 
 
Being a therapist of consciousness 
involves more than just having techniques 
or academic qualifications. It involves 
cultivating: 
 

 practical wisdom, 

 inner availability, 

 capacity for self-reflection, 

 constant questioning of one's own 
method, 

 epistemological humility, 

 courage to deal with the 
unexpected, 

 respect for the unique and 
unrepeatable nature of each 
patient. [11,21,22,26,27,31] 

The clinic of consciousness is 
simultaneously the clinic of the subject 
and the clinic of the therapist themselves, 
who is transformed by accompanying the 
transformation of the other. 
[11,21,22,25,26,27,31] This 
intersubjectivity is one of the most 
profound elements of hypnological work 
and constitutes one of its epistemological 
singularities. [5,8,9,11,21,22,26,27,30] 
 
The therapeutic potential of  
consciousness in clinical hypnosis 
 
When understood as a method and not just 
as a complementary technique, clinical 
hypnosis reveals a therapeutic potential 
that exceeds the limits of many 
conventional psychotherapeutic 
approaches. [1–9,12-14,16,17,32] This is 
not due to any "mystical" property of 
hypnosis, but rather to its ability to 
facilitate access to deep contents of 
consciousness and to mobilise 
spontaneous processes of internal 
reorganisation.[1,2,11,24,25,41] 
 
Health, as conceived by Gadamer, is a 
fundamental disposition of the person.[22] 
It is not something that the therapist 
"operates" directly, but something that 
emerges from the organism's natural 
capacity to rebalance itself. Hypnosis, by 
deepening contact with the subject's 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

131 
 

internal states, acts precisely on this self-
regulating dynamic of consciousness. 
[11,18-21,23,25-27,41] 
 
During the hypnotic trance, the subject 
can access memories, emotions, 
symbolically structured patterns, and 
existential meanings that are not 
immediately available in ordinary states of 
consciousness. [11,18-22,23,26,27,30,41] 
This access does not imply a "literal 
regression" or factual reproduction of 
events; rather, it implies the experiential 
reconstruction of contents that organise 
internal life. [1,2,11,18-21,23,24-27,41] 
 
The ability to work on such content allows 
for: 
 

 clarify subjective causes of 
suffering, 

 reinterpret biographical 
experiences, 

 dissolve deeply rooted emotional 
patterns, 

 integrating dissociated content, 

 promote coherent symbolic 
organisation, 

 facilitate lasting changes in 
psychological functioning. [18-25] 

The therapeutic efficacy of hypnosis 
therefore results from the interaction 
between processes of suggestion, internal 
availability, imagery, symbolisation and 
physiopsychological self-regulation. [1–
4,5,11–14,16–28,43] 
 
Beyond symptomatic modulation 
 
Much of contemporary psychological 
intervention focuses on symptomatic 
modulation —reducing anxiety, 
decreasing pain, controlling rumination, 
regulating mood. [12-14,16,17] These 

interventions are valuable and, in many 
cases, essential. However, they do not 
necessarily address the underlying causes 
of such symptoms. [11,18-25] 
 
Clinical hypnosis, when used as a method, 
can act on both levels: 
 
1. Modulation of symptoms (through 
suggestion, relaxation, guided imagery, 
hypnotic analgesia, etc.), [1–4,5,12–
14,16,17] 
 
2. Restructuring internal causes, acting at 
the deep level of consciousness, where the 
central narratives of identity and 
experience are organised. [11,18-
22,23,24,25] 
 
This second dimension is particularly 
relevant in cases of trauma, chronic pain, 
complicated grief, dissociative disorders, 
complex anxiety disorders, and existential 
suffering. [1,2,5,11-14,16,17,20,23-
25,28,29,31,33-39,42,43] 
 
 
Clinical hypnosis and the question of 
causality 
 
One of the recurring criticisms of 
hypnosis concerns the model of scientific 
evidence available, which is often based 
on correlations and short-term 
measurements. [1–4,5–9,11-14,16,17,32] 
However, when applied as a method, 
hypnosis operates in a different paradigm, 
closer to phenomenological sciences and 
consciousness studies than to certain 
traditional experimental approaches. 
[11,21,22,26,27,30,31] 
 
Hypnological clinical practice shows that: 
 

 symptoms are often expressions of 
subjective causes, 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

132 
 

 consciousness uses metaphors, 
symbolism and images to 
communicate internal 
dysfunctions [11,21,41,44], 

 lasting therapeutic change requires 
identifying the source of the 
problem, [1,2,11,18-25] 

 and biomedical literature, focused 
on physiology and observable 
behaviour, does not always 
manage to convey this complexity. 
[12-14,16,17,22,32] 

Causality in hypnosis is not linear; it is 
narrative, symbolic, experiential and, 
simultaneously, biographical and 
phenomenological. [1,2,11,18-
21,23,24,25] Working directly with these 
dimensions allows for results that go 
beyond mere immediate symptom relief 
and promote deeper clinical 
transformations. [1,2,5,7,11-
14,16,17,20,23,41] 
 
Clinical hypnosis as a field of 
continuous development 
 
As a body of knowledge, clinical hypnosis 
continues to evolve. Its history 
demonstrates a remarkable capacity for 
adaptation, integrating contributions from 
various disciplines: psychology, medicine, 
phenomenology, neuroscience, 
comparative spirituality, and philosophies 
of self. [1–9,11,15,20,21,23-27,30-
32,41,43,44] 
 
Today, hypnosis is particularly well 
positioned to respond to contemporary 
challenges such as: 
 

 the increase in chronic pain 
and persistent suffering 
syndromes,[1–4,5,11–

14,16,17,20,23,28,29,32–
34,42,43] 

 existential suffering 
associated with crises of 
meaning,[11,20,23-
25,28,29] 

 the intensification of 
emotional problems arising 
from sociocultural and 
spiritual factors,[11,28–
30,32–39,42,43] 

 the need for more 
integrative, person-centred 
therapeutic approaches,[ 
11,20-27,30-32,43] 

 and recognition of the role 
of consciousness in health 
and illness. [11,20-27,30-
32,41,43] 

 
Structured work on these states allows for: 
 

 explore content that is 
inaccessible in ordinary 
states of consciousness, 
[1,2,11,41] 

 promote spontaneous 
reorganisations, 

 mobilise internal resources, 

 integrate fragmented 
experiences, 

 and promote psychological 
resilience. [11,18-
27,30,41,43] 

The breadth of these possibilities confirms 
the importance of understanding hypnosis 
not only as an auxiliary technique, but as a 
full therapeutic method. [11,18-21,23-
27,30,43] 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

133 
 

Modified states of consciousness —when 
properly accompanied— offer a set of 
clinical possibilities that are difficult to 
match with other therapeutic modalities. 
[1–3,5,18-22,24-27,30,43] 
 
Between technique and method: a 
necessary synthesis 
 
Based on the analysis developed, it 
becomes clear that the distinction between 
hypnosis as a tool and hypnosis as a 
method is more than a question of 
terminology: it is a substantial 
epistemological and clinical difference. 
[5,8,9,11,15,20-22,26,27,30] 
 
When used as a tool, hypnosis is 
integrated into pre-existing therapeutic 
models with the aim of increasing the 
effectiveness of conventional approaches. 
Its effects are then measured mainly in 
terms of: 
 

 symptom reduction, 

 reinforcement of 
motivation for change, 

 facilitation of cognitive 
learning, 

 physiological modulation. 
[1–4,5,12–14,16,17] 

This use is legitimate and clinically 
valuable. 
 
When understood as a method, however, 
hypnosis structures the entire therapeutic 
process based on consciousness —its 
symbolic layers, its functional 
organisation, and its self-regulatory 
potential. [11,18-27,41] From this 
perspective, the focus is not limited to 
managing symptoms, but rather to 
understanding and transforming the 
internal patterns that give rise to them. 
 

The hypnological method involves: 
 

 attention to the causes and 
not just the superficial 
expressions of suffering, 

 openness to the language of 
consciousness, which 
manifests itself 
symbolically, 
imaginatively and 
experientially, 

 Recognition that profound 
change often emerges from 
internal reorganisations 
that take place beyond 
rational discourse. 

 understanding that each 
therapeutic process is 
unique, non-replicable and 
unrepeatable. [11,18-27,30] 

Thus, hypnosis as a method does not 
"replace" other therapies, but rather 
constitutes an autonomous framework 
capable of integrating them when 
necessary, without being reduced to any 
one of them. [11,18-21,23-27,30] 
 
Core competencies of the 
hypnotherapist-method 
 
Hypnological practice requires a set of 
advanced competencies that transcend the 
mere execution of techniques. 
Professionals who operate through 
consciousness must cultivate: 
 
Relational competencies 

 deep empathy, 

 stable clinical presence, 

 conscious rapport, 
 capacity for emotional co-

regulation. [5,8,9,11,21,22] 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

134 
 

Phenomenological competencies 
 non-interpretative listening, 

 attention to emotional and 
bodily micro-expressions, 

 symbolic and metaphorical 
reading of emerging 
content, 

 interpretative flexibility 
without excessive 
theoretical projection. 
[11,21,22,26,27,30,31] 

Epistemological competencies 
 ability to suspend rigid 

assumptions, 

 openness to the unknown 
and the unexpected, 

 ethical and critical 
discernment, 

 understanding of the 
limitations of exclusively 
biomedical models. 
[11,21,22,26,27,31,32] 

Technical competencies 
 mastery of suggestion and 

altered states of 
consciousness, 

 ability to facilitate 
profound internal 
reorganisations, 

 advanced knowledge of the 
dynamics of trauma, pain, 
and dissociation. [1,2,5–
9,11-14,16,17,20,23,32,41] 

These competencies are not guaranteed by 
the possession of an academic degree, but 
are developed through continuous practice, 
qualified supervision, personal maturity, 
and ongoing ethical reflection. 
[11,21,22,24-27,31,32] 

Awareness, interaction and 
transformation 
 
One of the most unique aspects of 
hypnosis as a method is the way it 
mobilises therapeutic intersubjectivity. 
The process does not involve only the 
patient: it involves the living relationship 
between therapist and client, where 
meanings are co-constructed and 
reorganised.[11,20-22,24-27,30,31] 
 
During the trance, the therapist: 
 

 accompanies the subject 
without directing them, 

 facilitates internal 
processes without forcing 
them, 

 recognises that profound 
change emerges from the 
client's own consciousness, 

 uses its presence as a 
therapeutic tool. 
[5,8,9,11,21,26,27,30] 

Transformation occurs when the subject, 
in a state of openness and security, is 
confronted with previously inaccessible 
content and finds new ways of 
reorganising themselves. It is an 
intrinsically active and self-regulated 
process, rather than a passive or merely 
heterosuggestive one. [1,2,5,11,18-21,23-
25] 
 
Hypnosis as a therapeutic path 
 
Hypnological practice, understood as a 
method, is part of a broad tradition of 
working with consciousness present in 
various cultures and historical periods. It 
thus becomes more than a set of 
techniques: it is a therapeutic path that 
articulates science, experience, and a deep 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

135 
 

understanding of the human condition. 
[1,2,11,15,20-27,30-32,43] 
 
When used rigorously, hypnosis: 
 

 respects the complexity of 
the subject, 

 avoids reductionism, 

 is sensitive to cultural, 
spiritual and existential 
dimensions, 

 promotes an integrated 
understanding of suffering, 

 facilitates genuine 
psychological and 
emotional healing 
processes. [11,20-28,31-
39,42,43] 

Conclusion: clinical hypnosis as a 
method of working with consciousness 
 
The reflection developed throughout this 
article allows us to argue that clinical 
hypnosis should not be understood solely 
as a complementary technique integrated 
into dominant therapeutic models. 
Although it plays a relevant and 
empirically validated role in these 
contexts, [1–9,12-14,16,17,32] its scope 
goes far beyond the instrumental 
sphere.[18-27,30,32,43] 
 
When used as a method, clinical hypnosis 
presents itself as a structured pathway to 
consciousness and its multiple layers of 
expression. Through this approach, it is 
possible to: 
 

 explore the root causes 
underlying psychological 
suffering, 

 Reinterpret biographical 
and symbolic experiences, 

 reorganise emotional and 
cognitive patterns, 

 integrating dissociated 
content, 

 mobilise internal resources 
aimed at healing and 
personal development. 
[1,2,11,18-27,30,32,41,43] 

This work is not merely symptomatic. It is 
ontological: it involves the way in which 
the subject understands, narrates and 
relates to themselves and the world. 
[11,20,22-27,30-32,41,43,45] 
 
Consciousness as the operational core of 
clinical hypnosis 
 
Clinical hypnosis, understood from this 
perspective, is not limited to inducing 
altered states of consciousness. It operates 
within a paradigm in which consciousness 
is, at the same time, the medium, the field, 
the instrument, and the object of 
intervention. [11,18-22,24-30,41,45] 
 
This centrality of consciousness gives 
hypnosis a clinical uniqueness that is 
unparalleled in exclusively cognitive-
behavioural or biomedical approaches. 
[11] The contents that emerge in the 
hypnotic state —whether autobiographical 
memories, metaphors, images, emotions, 
or epiphanies— are not incidental, but 
rather vehicles through which the mind 
organises meaning and reconfigures its 
experiences. [1,2,11,18-22,24-27,30,41] 
 
Working therapeutically with these 
expressions requires sensitivity, 
phenomenological competence, and 
interdisciplinary training. 
[11,21,22,26,27,30,31] The consciousness 
therapist does not merely apply 
techniques: they facilitate the emergence 
of internal processes that the person 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

136 
 

themselves, in an environment of safety 
and trust, can recognise, integrate, and 
transform.[11,18-21,23-27] 
 
Hypnosis in the context of 
contemporary clinical practice 
 
In the context of increasing prevalence of 
chronic pain, anxiety disorders, complex 
grief, existential suffering and stress-
related disorders, clinical hypnosis 
emerges as an approach particularly suited 
to contemporary demands. [1–4,11–
14,16,17,20,23,28,29,32–34,42,43] 
 
Healthcare systems could benefit from its 
structured integration, given its safety, 
potential for cost reduction, versatility, 
and effectiveness in cases resistant to 
conventional approaches. [1–5,7,8,11–
14,16,17,20,23,32,28,29,42,43]. Efficacy 
studies in chronic pain, trauma, and 
complex suffering indicate that hypnosis 
can act as a central or complementary 
component in integrative programmes, 
with clinically relevant benefits and often 
relatively low costs. [1–4,5–8,11–
14,16,17,20,23,28,29,42,43] 
 
However, the full integration of hypnosis 
depends on the recognition of its 
epistemological specificity. Reducing it to 
a technique impoverishes the 
understanding of what makes 
hypnological intervention effective: the 
ability to intervene in consciousness as a 
dynamic and structuring field of human 
experience. [11,18-22,24-27,30,45] 
 
A perspective for the future 
 
Clinical hypnosis today finds itself at a 
crossroads similar to that faced by 
psychology at different times in its history. 
[41,42] On the one hand, there is 
institutional pressure to present hypnosis 
as a standardised technique that can be 

easily operationalised in rigid protocols. 
On the other hand, there is a more 
demanding path —but also one that is 
more faithful to its nature— which 
consists of affirming it as an autonomous 
method, with its own place in the 
landscape of consciousness-based 
therapeutic approaches. [5,8,9,11,18-
22,24-27,30,41,45] 
 
The choice between these two paths is not 
merely technical, but deeply 
epistemological. If hypnosis is limited to 
what is easily quantifiable, it runs the risk 
of losing the richness that has 
characterised it since its inception. If, on 
the contrary, it embraces the complexity 
of its object of study —consciousness— it 
can make a decisive contribution to the 
renewal of the psychological sciences and 
to a broader and more integrated 
understanding of human suffering. [11,20-
27,30,32,41,43,45] 
 
Final synthesis 
 
Clinical hypnosis lies between technique 
and method, but it is in the 
methodological domain that it reveals its 
full potential. [11,18-22,24-27,30,45] As a 
technique, it is useful; as a method, it is 
transformative. Its contribution to human 
health lies not only in its ability to 
alleviate symptoms, but above all in 
allowing the subject to access the internal 
processes that shape their experience and, 
based on these, find their own paths to 
reorganisation and healing. [11,18-
27,30,32,41,43,45] 
 
Understood in this way, hypnosis is not 
just a therapeutic tool. It is a way of 
working with consciousness, deeply 
rooted in the human tradition of 
understanding the mind, suffering, and the 
potential for inner transformation. 
[1,2,11,20-28,30,32,41,43,45]. 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

137 
 

References 
 
1. Almeida Marques FXD, et al. Hypnosis 
is more effective than clinical interviews: 
Occurrence of trauma in fibromyalgia. Int 
J Clin Exp Hypn. 2018;66(1):3-18. 
doi:10.1080/00207144.2018.1396104 
 
2. De Almeida Marques FX, et al. Causal 
attributions of potentially traumatic life 
events in fibromyalgia patients. Int J 
Rheum Dis. 2019;22(12):2170-7. 
doi:10.1111/1756-185X.13739 
 
3. Corso SF, O'Malley KY, Subaiya S, 
Mayall D, Dakwar E. The role of non-
ordinary states of consciousness 
occasioned by mind-body practices in 
mental health illness. J Affect Disord. 
2023;335:166-76. 
 
4. De-Diego-Cordero R, Velasco-
Domínguez C, Aranda-Jerez A, Vega-
Escaño J. The spiritual aspect of pain: An 
integrative review. J Relig Health. 
2023;63(1):159-84. 
https://doi.org/10.1007/s10943-023-
01890-9 
 
5. Häuser W, et al. The efficacy, safety 
and applications of medical hypnosis: A 
systematic review of meta-analyses. Dtsch 
Arztebl Int. 2016;113(17):289-96. 
doi:10.3238/arztebl.2016.0289 
 
6. Montgomery GH, DuHamel KN, Redd 
WH. A meta-analysis of hypnotically 
induced analgesia: How effective is 
hypnosis? Int J Clin Exp Hypn. 
2000;48(2):138-53. 
https://doi.org/10.1080/002071400084100
45 
 
7. Rosendahl J, et al. Meta-analytic 
evidence on the efficacy of hypnosis for 
mental and somatic health issues: A 20-

year perspective. Front Psychol. 2024. 
doi:10.3389/fpsyg.2023.1330238 
 
8. Milling LS, editor. Evidence-based 
practice in clinical hypnosis. Washington, 
DC: American Psychological Association; 
2023. doi:10.1037/0000347-000. 
 
9. Lynn SJ, Green JP. An introduction to 
the practice of clinical hypnosis. In: 
Milling LS, editor. Evidence-based 
practice in clinical hypnosis. Washington, 
DC: American Psychological Association; 
2023. p.3-27. doi:10.1037/0000347-001. 
 
10. Lynn SJ, Green JP, Kirsch I, Capafons 
A. Grounding hypnosis in science: The 
“new” APA Division 30 definition of 
hypnosis as a step backward. Am J Clin 
Hypn. 2015;57(4):390-401. 
doi:10.1080/00029157.2015.1011472. 
 
11. Hawkins, P.J., Hipnosis & Estrés. 
Desclée De Brouwer; Sep. 2007. ISBN-
10: 8433021753. ISBN - 13: 978-
8433021755. 
 
12. Williams ACdeC, Eccleston C, 
Morley S. Psychological therapies for the 
management of chronic pain (excluding 
headache) in adults. Cochrane Database 
Syst Rev. 2012–2020;(11):CD007407. 
https://doi.org/10.1002/14651858.CD0074
07.pub3 
 
13. Sanabria-Mazo JP, Colomer-Carbonell 
A, Fernández-Vázquez Ó, et al. A 
systematic review of cognitive behavioral 
therapy-based interventions for comorbid 
chronic pain and clinically relevant 
psychological distress. Front Psychol. 
2023;14:1200685. 
https://doi.org/10.3389/fpsyg.2023.12006
85 
 
14. Ehde DM, Dillworth TM, Turner JA. 
Cognitive-behavioral therapy for 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

138 
 

individuals with chronic pain: Efficacy, 
innovations, and directions for research. 
Am Psychol. 2014;69(2):153-66. 
https://doi.org/10.1037/a0035747 
 
15. Tortosa F, González-Ordi H, Miguel-
Tobal JJ. La hipnosis: Una controversia 
interminable. Anales de la Psicología. 
1999;15(1):3–25. 
 
16. Veehof MM, Trompetter HR, 
Bohlmeijer ET, Schreurs KMG. 
Acceptance- and mindfulness-based 
interventions for the treatment of chronic 
pain: A meta-analytic review. Cogn Behav 
Ther. 2016;45(1):5-31. 
https://doi.org/10.1080/16506073.2015.10
98724 
 
17. McCracken LM, Vowles KE. 
Acceptance and commitment therapy and 
mindfulness for chronic pain: Model, 
process, and progress. Am Psychol. 
2014;69(2):178-87. 
https://doi.org/10.1037/a0035623 
 
18. Jensen MP. Hypnosis for chronic pain 
management. New York: Oxford 
University Press; 2011. 
https://doi.org/10.1093/med:psych/978019
9772377.001.0001 
 
19. Jensen MP, Adachi T, Hakimian S. 
Mechanisms of hypnosis: Toward the 
development of a biopsychosocial model. 
Int J Clin Exp Hypn. 2015;63(1):34-75. 
https://doi.org/10.1080/00207144.2014.96
1875 
 
20. Jensen MP, et al. Effects of hypnosis, 
cognitive therapy, hypnotic cognitive 
therapy, and pain education in adults with 
chronic pain: A randomized clinical trial. 
Pain. 2020;161(10):2284-93. 
doi:10.1097/j.pain.0000000000001943. 
 

21. Jung CG. The archetypes and the 
collective unconscious. London: Taylor & 
Francis; 1991. ISBN 9780415058445. 
 
22. Gadamer H-G. O mistério da saúde: O 
cuidado da saúde e a arte da medicina. 
Lisboa: Edições 70; 2009. ISBN 
9789724415505. 
 
23. Van der Kolk BA. The body keeps the 
score: Brain, mind, and body in the 
healing of trauma. New York: Viking, 
Penguin Publishing Group; 2014. ISBN 
9780670785933. 
 
24. Vos J, Craig M, Cooper M. Existential 
therapies: A meta-analysis of their effects 
on psychological outcomes. J Consult Clin 
Psychol. 2015;83(1):115-28. 
https://doi.org/10.1037/a0037167 
 
25. Vos J, Vitali D. The effects of 
psychological meaning-centered therapies 
on quality of life and psychological stress: 
A meta-analysis. Palliat Support Care. 
2018;16(5):608-32. 
https://doi.org/10.1017/S14789515170009
31 
 
26. Hartelius G, Caplan M, Rardin MA. 
Transpersonal psychology: Defining the 
past, divining the future. Humanistic 
Psychol. 2007;35(2):135-60. 
 
27. Park CL. Making sense of the meaning 
literature: An integrative review of 
meaning making and its effects on 
adjustment to stressful life events. Psychol 
Bull. 2010;136(2):257-301. 
https://doi.org/10.1037/a0018301 
 
28. Sena MAB, Damiano RF, Lucchetti G, 
Peres MFP. Defining spirituality in 
healthcare: A systematic review and 
conceptual framework. Front Psychol. 
2021;12:756080. 
 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

139 
 

29. Ferreira-Valente A, Sharma S, Torres 
S, et al. Does religiosity/spirituality play a 
role in function, pain-related beliefs, and 
coping in patients with chronic pain? A 
systematic review. J Relig Health. 
2022;61(3):2331-85. 
https://doi.org/10.1007/s10943-019-
00914-7 
 
30. Hartelius G. What is transpersonal 
psychology? A concise definition based 
on 20 years of research. Int J 
Transpersonal Stud. 2022;5:1-16. 
 
31. Park S, Kim J, Lee Y, Oh H. 
Community-based death preparation 
education: Cultural and individual factors 
in death awareness and learning. Front 
Public Health. 2022;10:9990089. 
https://doi.org/10.3389/fpubh.2022.99900
89 
 
32. Patel V, Saxena S, Lund C, et al. The 
Lancet Commission on global mental 
health and sustainable development. 
Lancet. 2018;392(10157):1553-98. 
https://doi.org/10.1016/S0140-
6736(18)31612-X 
 
33. Girum Melkamu Tadesse. Sacred 
suffering and stigma: Cultural pathways to 
mental health in Ethiopia. Explore. 
2025;103289. 
https://doi.org/10.1016/j.explore.2025.103
289 
 
34. Holloway M, Adamson S, Grant L. 
Death education in practice: A scoping 
review. Omega (Westport). 2025. 
https://doi.org/10.1177/003022282513386
43 
 
35. Gupta A. Clinical hypnotherapy in 
grief resolution: A case report. Indian J 
Psychol Med. 2020;42(3):283-5. 
https://doi.org/10.4103/IJPSYM.IJPSYM_
476_19 

36. Rosenblatt PC. Grief across cultures: 
A review and research agenda. In: Stroebe 
MS, Hansson RO, Schut H, Stroebe W, 
editors. Handbook of bereavement 
research and practice: Advances in theory 
and intervention. Washington, DC: 
American Psychological Association; 
2008. p.207-22. 
 
37. Stroebe MS, Schut H. The dual 
process model of coping with 
bereavement: A decade on. Omega 
(Westport). 2010;61(4):273-89. 
https://doi.org/10.2190/OM.61.4.b 
 
38. Stroebe M, Schut H, Boerner K. 
Models of coping with bereavement: An 
updated overview. Estud Psicol. 
2017;38(3):582-607. 
https://doi.org/10.1080/02109395.2017.13
40055 
 
39. Iglesias A, Iglesias A. Hypnotic 
treatment of PTSD in children who have 
complicated bereavement. Am J Clin 
Hypn. 2005;48(2-3):183-9. 
https://doi.org/10.1080/00029157.2005.10
401515 
 
40. Kuhn, T. S. The Structure of Scientific 
Revolutions. The University of Chicago 
Press. Apr. 2012. ISBN: 9780226458120. 
 
41. Baruss, I. (2020). Alterations of 
Consciousness: An empirical analysis for 
social scientists (2nd ed). APA. 
doi.org:10.2307/j.ctv1chs19d. 
 
42. Najem C, Mukhtar NB, Ayoubi F, et 
al. Religious beliefs and attitudes in 
relation to pain, pain-related beliefs, 
function, and coping in chronic 
musculoskeletal pain: A systematic review. 
Pain Physician. 2021;24(8):E1163-77. 
 
43. Korkut S, Ülker T, Saatçi G. The 
power of spiritual well-being: Its 



Francisco Marques (2025). Hipnosis clínica como método. Hipnológica, 18: 107-140 

140 
 

relationship with pain intensity, pain 
management, and pain catastrophizing in 
individuals with chronic pain. Pain Manag 
Nurs. 2024;25(1):62-8. 
https://doi.org/10.1016/j.pmn.2023.09.004 
 
44. Freud, S. (2016). El Mal Estar en la 
Cultura. Publisher   Createspace 
Independent Publishing Platform. ISBN-
10:  1532827261. ISBN-13:  978-
1532827266. 
 

45. Park CL. The Meaning Making 
Model: A framework for understanding 
meaning, spirituality, and stress-related 
growth in health psychology. Eur Health 
Psychol. 2013;15(2):40-7. 
 
 

Francisco Marques 
Psychohypnotherapist with a Humanistic 
and transpersonal orientation. 
 

∞
 
 
 


